Beschouwingen van Bastiaan Baan

’Spreek slechts een woord en mijn knecht zal genezen/’
(Mattheiis 8: 8)

De kunst van het langdurig ziek zijn en van het langzaam
genezen behoort tot de moeilijkste opgaven van het leven.
Vooral dat eerste: langdurig ziek zijn is een zaak van
levenskunst. Je moet immers ‘patiént” worden. Dat woord
betekent: geduldig worden, niet alleen met de ziekte, maar
ook met jezelf. ledere vorm van onrust en ongeduld verstoort
het proces van genezing.

Je moet z6 ziek en z6 vol vertrouwen zijn, dat de heelmeester
ongehinderd zijn werk kan doen.

Soms is dat de arts, die de juiste middelen en mensenkennis
heeft. Soms is dat ook, of juist, het zelf-genezend vermogen
van de patiént.

Maar in alle gevallen is het de Heiland, die uiteindelijk heelt.
Daarom zegt Hij: ‘Los van mij hebt gij geen kracht om iets te
doen. (Johannes 15: 5) Als er iets is, wat geduldig ziek zijn en
genezing bewerkstelligt, dan is het wel: vertrouwen in de
zichtbare en onzichtbare helpers op de weg naar herstel.
Want net zo raadselachtig en onvoorspelbaar als de oorzaak
en het verloop van een ziekte kunnen zijn, is de genezing, die
vroeg of laat plaatsvindt - zelfs al is dat de dood, die ons
uiteindelijk gezond maakt. Daarom noemden de eerste
christenen de sterfdag: dies natalis, dat betekent:
geboortedag. Voor de geestelijke wereld worden we geboren
als we sterven.



Als geen ander heeft de hoofdman bij de genezing van zijn
knecht onvoorwaardelijk vertrouwen in de heelmeester:
“Heer, ik ben niet waardig dat Gij onder mijn dak komt, maar
spreek slechts een woord en mijn knecht zal genezen.’ In het
religieuze leven heet dat: geloof.

Christus, de Heiland, wil ons helen - zelfs van de ziekte
waarmee we allemaal levenslang behept zijn: de zonde-
krankheid. In ziekte, zwakheid, uitputting en in de dood wil Hij
de last samen met ons dragen, als we ons aan hem
toevertrouwen.

‘Want Hij heeft onze kwalen op zich genomen en heeft onze
ziekten gedragen.'

Bastiaan Baan 01-02-2026

Kerstmis vieren

Het beeld van de geboorte in een stal is van oudsher een
beeld van armoede en uitsluiting. Er was immers geen plaats
in de herberg.

Het kind in de kribbe is vanouds een beeld van nog grotere
armoede. Er was immers geen bed, geen wieg — alleen een
trog voor de dieren.

Enerzijds is dit archaische beeld in de loop van eeuwen
overwoekerd door romantische taferelen: een kerststal vol
bezoekers — niet alleen herders en koningen, maar ook
burgers, kooplieden en vreemdelingen, die van heinde en ver
komen om hun geschenken te offeren, zodat het kind en zijn
ouders aan niets gebrek hebben.

Anderzijds is het, wanneer je dit beeld ontdoet van alle
overbodige versierselen, een aanklacht tegen alle vormen
van armoede en gebrek.



Achter ons altaar staat in deze dagen van het jaar een lege
kribbe. (*) Voor sommige mensen is dat een bevreemdend
beeld. Of is misschien in de lege kribbe — ontdaan van alles
wat daaromheen gebeurde — de essentie van Kerstmis
vertolkt?

Wat is het beeld van de kribbe anders dan een beeld van ons
arme, lege hart? Zo klinkt het immers in het vers van Angelus
Silesius:

‘Al was Christus duizendmaal in Bethlehem geboren

En niet in jou, dan was je eeuwig toch verloren.

Misschien is dat wel de eigenlijke kunst van Kerstmis vieren:
midden in onze overvolle wereld, die bezet is met angst,
twijfels, zorgen en boosheid, ons hart te ontdoen van alle
angst, twijfels, zorgen en boosheid. Plaats maken in de lege
kribbe van ons hart, zodat Hij erin kan wonen.

Deze overgave is de offergave, die wij kunnen schenken aan
het koor van alle engelrijken, om in te stemmen met hun
offerzang.

(*) Aanwijzing van Rudolf Steiner voor de Kersttijd:

‘Wenn eine Krippe aufgestellt wird, gehort sie unter das
Christusbild, unmittelbar hinter dem Altar’

Bastiaan Baan 04-01-2026



Toespraak Rafaélkerk Zeist 31 december 2025
‘WIE ANGST HEEFT VOOR DE TOEKOMST, HEEFT DE
TOEKOMST AL HALF VERLOREN.'

Vanaf het vroegste Christendom was hoop een houvast, dat
uitzicht op de toekomst bood, in alle stormen van het leven.
Het symbool van de hoop, het anker, vinden we in de oudste
inscripties en tekeningen van de catacomben in Rome. Ook al
was je niet meer zeker van je leven, al werd je vervolgd,
gemarteld en gedood; de hoop op een nieuw bestaan was als
een anker, dat je voor je uit wierp en dat je een bestaans-
zekerheid gaf, die je door niets en niemand ontnomen kon
worden.

Wij kennen het gezegde: zolang er leven is, is er hoop. De
eerste Christenen zouden zoiets nooit gezegd hebben, want
voor hen was er meer hoop op de dood dan op het leven.
Een van de vroege martelaren, Felicitas, zei tegen haar
beulen: “Nu lijd ik, maar als ik voor de wilde dieren geworpen
wordt, zal een ander voor mij lijden, omdat ik voor Hem lijd”.

Zo vanzelfsprekend als de hoop voor de eerste volgelingen
van Christus was, zo twijfelachtig is deze eigenschap voor
mensen van onze tijd. Waar haal je de hoop vandaan in een
wereld, waar aan alles getwijfeld wordt? Om het beeld van
het anker te gebruiken: wij hebben geen grond meer onder
de voeten. Als wij ons anker uitwerpen is er geen bodem die
houvast geeft. We varen op ons scheepje

in een eindeloze zee, boven een grondeloze diepte, door een
donkere nacht. Hoeveel tijdgenoten zijn niet stuurloos,
doelloos overgeleverd aan de golven, een speelbal van het lot
en het noodlot?



De terugblik op het afgelopen jaar laat een schrikbarend
aantal oorlogen en conflicten zien. Wereldwijd zijn
vijffenveertig landen bij oorlogen betrokken of in oorlog
verwikkeld. De gevolgen daarvan zijn overal merkbaar, ook in
ons land. Volgens de Verenigde Naties zijn de hedendaagse
conflicten “ernstiger en nog meer diepgeworteld dan op enig
ander moment in de recente geschiedenis”. Om nog maar te
zwijgen van alle andere dreigingen en gevaren, die ons
collectief belagen; klimaatrampen, misoogsten, vervuiling,
desinformatie, haatcampagnes, spionage...De lijst kan
moeiteloos uitgebreid worden.

Is het in zo’n wereld mogelijk om hoop op de toekomst te
hebben? Wanneer de leugen regeert, dreigt ook angst voor
de toekomst te regeren. Echter: wie angst heeft voor de
toekomst, heeft de toekomst al half verloren. Dat dreigt voor
veel tijd-genoten in wanhopige omstandigheden
werkelijkheid te worden. Hoe kun je nu uit wanhopige
omstandigheden hoop putten?

Kortgeleden verscheen een boek met de merkwaardige titel
‘Hoopvol pessimisme”, geschreven door de filosofe Mara van
der Lugt. (*) Een grotere tegenstelling dan deze titel kun je je
nauwelijks voorstellen: je bent of optimist of pessimist, je
bent of hoopvol of wanhopig, maar hoe kun je nu een
hoopvolle pessimist zijn? De schrijfster, die grondig studie
heeft gemaakt van alle gevaren die ons tegenwoordig
bedreigen, laat er geen misverstand over bestaan, dat er
redenen genoeg zijn om pessimistisch te worden over de
toestand en de toekomst van onze wereld.



Het is soms om wanhopig te worden — maar ook de moed der
wanhoop kan helpen om uit een onmogelijke situatie te
komen.

Pessimisme — zo betoogt Mara van der Lugt — kan van waarde
zijn — niet als een deugd op zichzelf, maar als een manier om
oude deugden van nieuwe betekenis te voorzien in een
veranderende wereld:

- De werkelijkheid onder ogen te zien, zoals die is, vergt
moed. In dit stadium is het noodzakelijk om alle illusies achter
je te laten.

- Ons van deze ontnuchterende werkelijkheid niet afkeren,
vergt volharding.

- En toch weigeren dat het daar eindigt: dat is pas
werkelijke hoop.

Eén van de eersten die het principe van hoopvol pessimisme
vertolkten en dit principe in de praktijk brachten was de
Tsjechische dissident Vaclav Havel. Tijdens zijn gevangenschap
schreef hij zijn beroemd geworden essay: ‘Poging om in de
waarheid te leven.” Alleen al het woord in de titel: ‘poging’ is
een weldadige relativering. Daarmee geeft Havel aan: de
waarheid kun je niet in pacht hebben. Je kunt hoogstens een
poging doen om in de waarheid te leven.

Nadat hij zelf tijdens zijn eenzame opsluiting op de bodem
van de put terecht gekomen is schrijft Havel: ‘Er zijn tijden dat
wij moeten wegzinken in de allerdiepste ellende om de
waarheid te begrijpen, zoals wij ook naar de bodem van een
put moeten afdalen om bij klaarlichte dag de sterren te zien!
Het is dit jaar veertig jaar geleden dat Havel deze woorden
schreef in uiterlijke omstandigheden die wij ons moeilijk



kunnen voorstellen, maar zijn concept van hoopvol
pessimisme lijkt wel voor onze tijd te zijn geschreven,
wanneer hij betoogt: ‘Hoop is niet hetzelfde als optimisme.
Het is niet de overtuiging dat alles goed zal aflopen, maar de
zekerheid dat iets zin heeft, ongeacht hoe het afloopt’

Kortom: in onze aan alle kanten bedreigde wereld hebben we
een andere vorm van hoop nodig om staande te blijven, dan
de eerste Christenen, die de blik op oneindig gericht hadden
en die met onwankelbaar vertrouwen de toekomst, de dood
tegemoet gingen,

Hun hoop was verankerd in de dood — niet in het leven. In de
dood herkenden zij de dood-overwinnaar. In dit verband kun
je denken aan de paradoxe uitdrukking, die in het invoegsel
van de mensenwijdingsdienst voor een gestorvene gebruikt
wordt, wanneer gesproken wordt over ‘het dood-loze leven!’

Voor ons, onze tijdgenoten en lotgenoten, is de toekomst
duister als de nacht. Het is alsof we ronddobberen midden in
een diepe stormachtige zee.

Geen bodem om ons anker uit te werpen. Voortdurend
hebben we al onze stuurmanskunst nodig om ons schip
drijvend te houden, laat staan op koers te houden.

De veilige haven van onze herkomst hebben we allang
verlaten. Het doel van onze reis lijkt oneindig ver weg - zo ver
dat we onze bestemming uit het oog dreigen te verliezen.

Hoe wordt onze verre bestemming uitgedrukt in het Credo?
‘Zij mogen hopen op de overwinning van de zonde-krankheid,
op het voortbestaan van het mensenwezen en op een
behouden van hun voor de eeuwigheid bestemde leven.” Deze



oneindig verre toekomst ( -wanneer zullen we ooit onze
zonde-krankheid overwonnen hebben?) wordt ons niet in de
schoot geworpen. Hij is bestemd voor ‘gemeenschappen,
waarvan de leden de Christus in zich voelen.....

De toekomst is niet weggelegd voor solisten die leven volgens
het principe: “ieder voor zich, God voor ons allen’, maar voor
enkelingen, die zich uit vrije wil aaneensluiten tot
gemeenschappen, tot ‘één kerk’, zoals het Credo het uitdrukt.
Dat is de ene onzichtbare kerk, die allen in zich verenigt, ‘die
de heilbrengende macht van de Christus ervaren.’

Niet voor niets is eeuwenlang, naast de symboliek van het
anker voor de hoop, de beeldentaal van het schip gebruikt
voor de kerk.

Alleen is deze beeldentaal vermaterialiseerd, zoals ook het
oorspronkelijke beeld van de ene kerk - (de ecclesia) -
verstard is tot dogma’s. Het Griekse woord ecclesia betekende
oorspronkelijk de onzichtbare kerk, die in zijn ‘schip’ allen die
Hem ervaren, allen die Hem zoeken, allen die Hem volgen,
vereent. We zitten, alledaags uitgedrukt, met elkaar in het
schuitje. Dat is de meest hoopvolle gedachte voor de
toekomst: Wij varen samen.

Lang geleden, toen de stormachtige zee nog niet in zicht was,
schreef ik voor een groep lotgenoten het onderstaande
gedicht, dat mij — ondanks alles — hoop voor de toekomst
geeft:

We varen samen op één schip,

Zo reizen wij naar zee.

Wij varen samen met één licht:



Een ster gaat met ons mee.
Duisternis komt ons tegemoet
Maar niemand gaat alleen.

Wij zullen strijden als het moet
Verloren gaat er geen.

Geen kent het water dat ons wacht
De zee zal ons omvamen

Het lot is donker als de nacht

Maar wij, wij blijven samen.

Bastiaan Baan

(*) ‘Hoopvol pessimisme’ - Mara van der Lugt, 2025
Oorspronkelijke titel: ‘Hopeful Pessimism’, Princeton
University Press 2025.




Foto: Gouden boot, Broighter, Co. Derry, eerste eeuw voor
Christus.

Bastiaan Baan 31 december 2025

Kerstmis - Waarvoor? Voor wie?

Wat is er niet allemaal voor nodig om een kind ter wereld te
brengen en groot te brengen in onze vijandige wereld? Nog
veel meer is daarvoor nodig dan vroeger, toen kinderen
vanzelfsprekend ingebed waren in families en tradities.

Al heel vroeg richten duistere krachten in onze verduisterde
wereld hun pijlen op het jonge kind en willen zich meester
maken van hun onschuldige krachten. Kinderen staan
tegenwoordig niet alleen vaak in de kou, maar worden soms
ook voor het leven geschonden. Nergens is de tragiek van het
geschonden kind schrijnender uitgedrukt dan in de woorden
van de dichteres Ida Gerhardt:

Bekentenis

Ik kan langs vlakke velden gaan,
ik kan op hoge bergen staan, -
ik kan geen ogenblik vergeten
wat kinderen is aangedaan.



Niets is zo mens-onterend als het verstoren van de wording
van hulpeloze, schuldeloze kinderen. En nergens is het
oordeel van Christus onherroepelijker dan over deze dader:
‘Het ware hem beter, dat een molensteen om zijn hals
gehangen werd en dat hij verzonken werd in de diepte van de
zee. (Matthels 18:6)

Niet alleen onze kwetsbare kinderen, maar ook het kind Jezus
staat in onze wereld in de kou. Een wereld waarin we dreigen
te vergeten waarvoor en voor wie we het Kerstfeest vieren. In
onze feestroes dreigen we te verliezen waar het om gaat: het
kind in ons, het kind in de ander, het kind dat al onze
aandacht en liefde nodig heeft om tot wasdom te komen. Dat
is de smeekbede van Hem, die ons met Kerstmis nadert: Help
mij om tot verschijning te komen als het in eeuwigheid
geboren kind.

Bastiaan Baan 25 december 2025

Schemering in Advent

Tussen dag en nacht, nacht en dag, is er een overgang van
korte duur, die ontstaat en weer vergaat. Nog maar net gloeit
de hemel met betoverende kleuren en het volgende ogenblik
dooft het kleurenspel, of juist andersom: Zonsondergang -
zonsopgang. Avondschemering - ochtendschemering.



Het woord ‘schemer-toestand’ is geen passende uitdrukking
hiervoor, want het kenmerkende van deze schemering is juist
de voortdurende verandering van licht en duister.

Wanneer de zon laag aan de hemel staat, zoals in deze tijd
van het jaar, breidt de schemering zich uit. Soms, met heldere
hemel, verschijnen lange tijd rondom aan de horizon de tere,
wisselende kleuren van de overgang tussen licht en donker.
Dit verschijnsel wordt in de weerkunde de schemeringsboog
genoemd. Niet alleen op de plek waar de zon laag staat,
maar overal aan de horizon verschijnen de kleuren. Dat is wat
ons epistel noemt: ‘de kleurenboog, die de hemel omspant.
Dat is méér dan een poétische uitdrukking: het is zichtbare
werkelijkheid. De schemering weeft een kleurenkleed
rondom ons, een kleed dat licht en duister, zichtbare en
onzichtbare wereld met elkaar verweeft. Ook al is de hemel
dagenlang met wolken bedekt, ook al zijn de dagen grijs en de
nachten donker: aan de hemel boven de wolken staat tussen
nacht en dag, tussen dag en nacht de kleurenboog.

‘Uit schemering wordt verwachting...” Deze woorden laten

horen, dat ook boven een bedekte hemel een zonsopgang op
komst is. Niet alleen vieren we na midwinter de terugkeer van
het zonlicht, maar bovenal de komst van Christus, zijn Advent.

Dat is zijn zonsopgang, ieder jaar opnieuw:
Dat Hij zijn licht laat stralen over onze zieke, verminkte aarde;

Dat Hij zijn liefde laat schijnen over onze strijdende, lijdende
mensheid.

Bastiaan Baan 14 december 2025



‘lk zag een nieuwe hemel en een nieuwe aarde.” (Apocalyps
21:1)

Hoe ouder we worden, des te kleiner worden we - niet alleen
letterlijk, maar meestal ook figuurlijk. Gewoonlijk gaan
mensen bij het oud worden gebogen door het leven. Maar
het is een bekend verschijnsel dat met het klimmen van de
jaren ook de jeugdige overmoed en trots allengs verdwijnen.
Misschien is dat wel één van de redenen waarom mensen
tegenwoordig zo oud moeten worden: we beseffen hoe klein
we zijn en we worden bescheiden - eindelijk....

Net zo bekend is het verschijnsel, dat oude mensen - meer
dan ooit tevoren in hun leven - religieus worden. Goethe
heeft dit eens met de volgende woorden uitgedrukt:

In de jeugd: idealist.

Als volwassene: realist.

Als grijsaard: mysticus.

Ook dat is een kenmerk van het oud worden: onze handen
komen tot rust. We keren naar binnen en vouwen onze
handen in gebed. En in de stilte van onze kleine binnenwereld
begint een grote wereld te klinken. We hoeven daarmee niet
te wachten tot we oud en krom zijn geworden. leder moment
in ons leven geeft ons gelegenheid om te leren, onze handen
te vouwen in gebed. In dit gebaar is de kiem van een
toekomstige schepping verborgen, zoals in de knop van een
plant de bloem al verborgen is.

Deze toekomstige schepping, het Nieuwe Jeruzalem, wordt



ons niet alleen geschonken als een nieuwe hemel die op ons
neerdaalt, maar ook als een nieuwe aarde, waar wij zelf aan
meegewerkt hebben.

Met onze helpende, helende, biddende handen bouwen we
in stilte mee aan een nieuwe hemel en een nieuwe aarde.

Bastiaan Baan 23 november 2025

‘Gij hebt de naam dat gij leeft, maar gij zijt een dode.
(Apocalyps 3:1)

Wanneer je iets of iemand werkelijk wilt begrijpen, moet je
bereid zijn om de rollen om te draaien. Gewoonlijk kijken we
ergens naar vanuit ons eigen standpunt, onze eigen mening.
Die hebben we te danken aan onze gesloten persoonlijkheid,
die een afstandelijke toeschouwer van de wereld is
geworden: ‘lk denk... Ik meen... Ik vind..."

Maar met alles wat wij er van vinden, verliezen we
tegelijkertijd de verbinding met de wereld, die zich aan ons
voordoet.

lemand drukte de noodzakelijke omkering van de rollen eens
uit met de woorden: ‘Wanneer de mensen niet zoveel zouden
vinden, zouden ze veel meer VINDEN.

Stel je eens voor dat de rollen omgedraaid zijn. Wij zijn min of
meer blind voor de werkelijkheid. Niet ik zie de wereld, maar
de wereld ziet mij. Niet ik ken de geestelijke wereld, maar de
geestelijke wereld kent mij - beter dan ik mijzelf ken.

Christus ziet mij. Ik kan mij niet voor hem verbergen. Hij kent
mij in hart en nieren.



Wat ziet Hij, wanneer Hij naar mij kijkt?

‘Gij hebt de naam dat gij leeft, maar gij zijt een dode.’

Dat is de deprimerende werkelijkheid van een geestelijke
wereld, die ons ziet en doorziet. Wij doen alsof we midden in
het leven staan, maar voor het aangezicht van God zijn wij
‘levende doden’

Wanneer je met de mensenwijdingsdienst gaat leven, kun je
op den duur geen afstandelijke toeschouwer meer blijven. De
rollen worden omgedraaid: wij tasten als blinden onze weg
naar de geestelijke wereld. Maar Christus: Hij ziet ons, met al
onze afdwalingen, verloocheningen, zwakheden. En
desondanks - of misschien wel juist omdat Hij ons ziet en kent
- geeft Hij zichzelf aan ieder van ons.

Al ben ik blind, al ben ik als een dode:

Hij geeft om mij.

Hij geeft zichzelf aan mij.

Neem mij, daar Gij Uzelf aan mij gegeven hebt.

Bastiaan Baan 9 november 2025

Staat dan, uw lendenen omgord met waarheid...” (Brief aan
de Efeziérs 6:14)

Wanneer in onze taal woorden tekort schieten om iets uit te
drukken, gebruiken we gebaren om onze woorden kracht bij
te zetten. Soms zegt zo’'n gebaar meer dan alle woorden.

Van alle gebaren die we kennen is de wenk misschien wel het
meest vrijlatend. ledereen kan ermee doen wat hij wil. Je
kunt een wenk volgen of hem laten voor wat hij is.

Onze tijdgeest, de aartsengel Michaél, wenkt ons. Hij doet
niet meer en niet minder dan dit sprekende, zwijgende



gebaar maken. Als hij meer zou doen dan dat, zou hij ons
waarschijnlijk overweldigen. ‘ledere engel is verschrikkelijk’,
schrijft de dichter Rilke. Als hij minder dan een wenk zou
geven, zou zelfs de goede verstaander hem vermoedelijk niet
herkennen.

Wanneer je probeert, je een voorstelling te maken van deze
zwijgzame, wenkende aartsengel, herken je in de
mensenwijdingsdienst in deze tijd van het jaar nog een ander
sprekend gebaar. Zo simpel als het klinkt: Michael staat. Deze
uitdrukking klinkt tot vijf keer toe in het epistel en invoegsel
van de Michaéltijd: ‘Hij die stond... Hij die staat..."

Tussen vechten en vluchten, tussen offensief en defensief,
heeft hij een plaats ingenomen waar hij staande blijft - wat er
ook gebeurt.

Dat is ook wat de apostel Paulus ons wil zeggen, wanneer hij
ons oproept - niet om te strijden, maar ‘om stand te houden
tegen de doelbewuste aanvallen van de duivel. Niet om
voorwaarts te stormen of terug te deinzen, maar om te staan,
‘uw lendenen omgord met waarheid, bekleed met het
borstpantser van gerechtigheid, de voeten geschoeid met de
bereidwilligheid het evangelie van de vrede uit te dragen...'

Bastiaan Baan 26 oktober 2025

Preek bij het epistel van de Triniteit

Met de dag van de aartsengel Michaél op 29 september komt
een wekenlange, stille tijd ten einde. Een tijd zonder
hoogtepunten, van schijnbare stilstand tussen de grote
jaarfeesten van Johannes en Michaél.

Wie deze tien weken aan het altaar heeft meegemaakt, moet
wel doordrongen zijn van het steeds terugkerende gebed tot



de Triniteit. Hoewel dit epistel verdwijnt en in zekere zin
wordt overstemd door de bede tot Michaél, klinkt het ook
nauwelijks hoorbaar door, zoals de boven- en ondertonen van
de muziek. Deze woorden worden op den duur de dragende
onderstroom voor al ons religieuze leven. Het is alsof de
woorden van dit epistel willen zeggen:

Wat er ook gebeurt:
lk ben er.

Ik zal er zijn.

Altijd zal Ik er zijn.

Wat je ook overkomt,

In geluk en ongeluk,

In vreugde en verdriet:

Jouw leven is Mijn scheppend leven.

Hoe donker de toekomst ook wordt:

Sterker dan al het duister dat je wil verlammen
Is het licht van de Geest

Dat alles en allen overstraalt.

Dat is de stille, sterke onderstroom van oneindig vertrouwen
van God in de mensen, die ons leven altijd begeleidyt,

van de wieg tot het graf,

van het leven tot in de dood,

levenslang,

alle levens lang.

Bastiaan Baan 28 september 2025



Lucas 17; 11-19

De genezing van de tien melaatsen in het Lucas-evangelie is
niet alleen een toonbeeld van goddelijke macht, maar ook
van menselijke zwakte. Wat een tragiek, wat een
ontgoocheling klinkt er in de vragen die Christus stelt,
wanneer maar één van hen terugkeert om te danken:

Zijn niet alle tien gereinigd?

Waar zijn de negen anderen?

Zijn zij niet teruggekeerd om Gods openbaring te prijzen?
Waarom alleen deze vreemdeling? (Lukas 17: 17 - 18)

Op geen van deze vragen krijgt Hij antwoord.

We hoeven ons maar een moment in te leven in deze vragen
om iets van het pijnlijke gemis te voelen dat Christus moest
ondergaan. Zo almachtig als zijn genezende kracht is, zo
machteloos staat Hij tegenover de mensen die hem de rug
toekeren en spoorloos verdwijnen.

Zo ging het toen. En nu? Herhaalt zich de geschiedenis - of
doen wij het misschien anders dan toen?

Wij lijden aan een collectieve ziekte, die ons heeft vervreemd
van onze goddelijke oorsprong. Je kunt daarbij denken aan
wat de mensenwijdingsdienst de zondekrankheid

noemt. Nog concreter is de uitdrukking, die Rudolf Steiner
eens gebruikte om de ziekte van onze tijd te benoemen. Hij
noemde die: ‘der Aussatz des Materialismus’: ‘De melaatsheid
van het materialisme.” Tegen deze ziekte is geen kruid
gewassen. We zijn er allemaal mee besmet. Het enige
geneesmiddel is: de genezende artsenij, zijn lichaam en zijn
bloed. En als wij dit sacrament ontvangen, wat is dan ons
antwoord? Keren wij terug om hem te danken?

Hij wil zijn maal niet alleen aan ons geven; Hij wil het met ons



delen.

Delen begint met danken.

Dan pas wordt dit maal compleet, als het tot eu-charistie van
hem en van ons wordt, dat betekent: dank-zegging. Dan pas
kan Hij, net als tot die ene mens, die dankte, zeggen: de
kracht van uw geloof heeft u gezond gemaakt.

Bastiaan Baan 14 september 2025

‘Hij ging met hem weg van de menigte, zodat Hij met hem
alleen was.” (Marcus 7: 33)

Het woord ‘eigenwijs’ heeft in de afgelopen decennia een
merkwaardige verandering van betekenis ondergaan. Vroeger
was iemand die eigenwijs was alleen maar hinderlijk.
Wanneer in een groep besluiten moesten worden genomen
was zo iemand al snel een spelbreker, die buitenspel gezet
moest worden. Tegenwoordig heeft het woord ‘eigenwijs’ een
andere klank en betekenis gekregen. Het wordt zelfs
aangemoedigd: doe het op je eigen manier, laat je niet door
anderen voorschrijven wat je moet zeggen of doen. We zijn
immers allemaal min of meer gesloten persoonlijkheden
geworden; ieder met een eigen mening, ieder naar zijn eigen
wijs.

Maar deze eigenheid is als een tweesnijdend zwaard:
enerzijds maakt hij ons zelfstandig, vrij van alle bindingen.
Anderzijds brengt hij ons in een wereld van botsende
belangen, meningen en conflicten. Als we niets anders volgen
dan onze eigen wijsheid worden onze gesprekken tot een
woordenstrijd tussen doven, die ieder in hun eigen gelijk
opgesloten zijn.



Om een dove te genezen moest Christus met hem weg van de
menigte gaan, naar een stille plek. Daar, alleen met hem
samen, kon Hij het wonder van de genezing voltrekken en zijn
oren openen.

Ook onze doofheid, onze eigen wijsheid die vervreemd is van
goddelijke wijsheid, kan alleen genezen worden wanneer we
in de stilte met Hem samen zijn.

Dat is de zin en de betekenis van de mensenwijdingsdienst: in
de stilte met Hem samen zijn. Waar ter wereld vindt je nog
zo’n plek, waar je een uur lang in volle aandacht de kunst van
het luisteren kunt beoefenen? Want de kunst van het gebed is
niets anders dan de kunst van het luisteren naar de wil van
God. De mensenwijdingsdienst leert ons, een luisterend leven
te leiden. Vroeg of laat open Hij onze oren voor zijn
aanwezigheid - niet alleen aan het altaar, maar in ieder mens,
hoe eigenwijs die ook is.

Bastiaan Baan 31 augustus 2025



‘Vraagt - en u zal gegeven worden.’ (Mattheiis 7:7)

Als het in het leven zo eenvoudig zou gaan als het in deze zin
klinkt, zouden al onze vragen beantwoord en al onze wensen
vervuld worden.

Maar de werkelijkheid van het leven is heel anders.

Hoe vaak hebben we een vraag gesteld aan de geestelijke
wereld, vurig gebeden om hulp - en er is geen antwoord
gekomen.

Maar hebben we wel de goede vraag gesteld? Of hebben we
misschien het antwoord niet gehoord, omdat we iets heel
anders verwachtten?

De kunst van het vragen stellen hebben wij in onze op uiterlijk
resultaat gerichte wereld verleerd. Erger nog: hij is vaak tot
een karikatuur geworden. De geestelijke wereld doet niet aan
goedkope vragen, en nog minder aan goedkope antwoorden.
Echte vragen hebben tijd nodig om geboren te worden. Om
een echte, eerlijke vraag te kunnen stellen moet je die
koesteren, er op broeden, totdat hij gerijpt is. Voor alles wat
we aan de goddelijke wereld vragen geldt de bede: Niet mijn,
maar Uw wil geschiede.

Het heeft geen enkele zin om te vragen of ziekte, lijJden en het
kwaad ons gespaard mogen blijven. Gebed is geen middel
tegen het kwaad, maar . een middel om zelfs van het
slechtste wat ons overkomt het beste te maken. In ieder
mensenleven komen er verzoekingen voor die onze krachten
te boven dreigen te gaan. Er bestaat niet alleen zoiets als
beproeving, verlichting en inwijding, maar ook verduistering
en mislukte inwijding.



Maar wanneer de zwaarste beproeving komt, wanneer je
denkt: Ik kan niet meer - herinner je dan de bede van Christus
in zijn grootste verzoeking:

‘Vader, indien Gij wilt, neem deze beker van mij.

Doch niet mijn wil, Uw wil geschiede.” (Lukas 22: 42)

Geen mens stond Hem bij.

Het leed werd Hem niet bespaard.

Maar een engel sterkte hem.

Zo zal het ook met ons gaan: de beker van het lijden wordt
ons niet ontnomen.

Maar als we Hem oprecht vragen in onze hoogste nood, zal
Zijn engel ons nabij zijn.

Vraagt - en u zal gegeven worden!

Bastiaan Baan 3 augustus 2025



‘Gij zijt de Christus’ (Marcus 8: 29)

Er is lang geleden een tijd geweest waarin het nodig was om
Christus niet alleen in stilte te herkennen, maar om hem ook
krachtig te belijden, zoals Petrus dat als eerste deed: ‘Gij zijt
de Christus.” Natuurlijk, want in die tijd was er bijna niemand
die in de Mensenzoon Jezus de Godszoon Christus herkende.
In onze tijd kun je dat niet zomaar uitspreken. Wanneer je luid
gaat verkondigen dat Hij de Christus is, heeft niemand daar
een boodschap aan. In tegendeel, dan ben je anderen alleen
maar tot ergernis, of je woorden zijn in de wind gesproken.
Christus belijden: hoe doe je dat in onze wereld?

Eigenlijk belijden we zonder woorden ononderbroken iets,
wanneer we door de wereld gaan. Kijk maar naar de
gezichten van de mensen om je heen: zoveel somberheid,
zoveel verdriet, zoveel ergernis, zoveel boosheid - en ga zo
maar door. Kijk maar naar jezelf, wanneer je door de straten
van een stad wandelt. Zonder dat we het merken verbreiden
en belijden we onze stemmingen, want ons gezicht, onze
houding, onze voetstappen spreken boekdelen.
Ononderbroken laten we onze sporen achter, zichtbaar en
onzichtbaar.

In de wereld waarin we tegenwoordig leven hoef je niet uit te
spreken wat je weet en gelooft, maar je kunt zonder een
woord te spreken DOEN wat je weet en gelooft.

Wanneer we aan het altaar Zijn vrede ontvangen, kan dit
geschenk onze belijdenis worden. Deze vrede is niet alleen
voor ons bestemd, maar door ons voor de wereld. Dat is het
appel van Christus, nadat Hij ons Zijn vrede heeft geschonken:



Mijn vrede is niet van deze wereld. Mijn vrede wil door jou in
de wereld werken. Ben je bereid om mijn vrede te belijden?
Geef mij je handen, je hoofd, je hart, je voeten - en wandel
met mij de weg van de vrede.

Bastiaan Baan 27 juli 2025

Van aangezicht tot aangezicht

Waar je ook om je heen kijkt: vrede is in onze tijd een wankel,
onbestendig begrip geworden - zowel in het groot, in onze
samenleving, als in het klein, in de relaties van mensen.

Nog maar net is ergens vrede gesticht, of hij wordt alweer
verbroken en moet plaats maken voor chaos en strijd. Zelfs in
de enkeling is vrede vaak ver te zoeken: nog maar net is ons
innerlijk leven tot rust gekomen, of de storm van onze
wisselende stemmingen breekt weer los. In de natuur is het
niet anders: een vredig landschap kan plotseling door hevige
regenval overspoeld worden of door de verzengende hitte van
de zon verdorren. De natuur houdt ons een spiegel voor van
onze chaotische, verstoorde wereld.

Kortom: niets is tegenwoordig zo kwetsbaar als vrede.

De vrede die van Christus uitgaat is onvergelijkbaar met onze
aarde begrippen en voorstellingen:

‘Vrede schenk ik u. De vrede die in mij is, geef ik u. Niet zoals
de wereld geeft, geef ik hem u. (Johannes 14: 27)
Wanneer je een poging doet om te begrijpen wat je ontvangt
met deze vorm van vrede, moet ons verstand capituleren.
Wat schenkt Christus aan ons, wanneer we voor een ogenblik



zijn aanraking voelen met de woorden: ‘De vrede zij met u’?
Aan zijn lijden, aan de dood en aan de onderwereld heeft Hij
een substantie van vrede ontworsteld die Hij alle dagen met
zich meedraagt, tot aan het einde der wereld. Hij is de stilte in
de storm, de rust in de chaos, de opgang in de ondergang.
Ook al zijn wij een leven lang niet in staat om te bevatten wat
Hij ons schenkt met deze aanraking: eens zullen wij voor hem
van aangezicht tot aangezicht staan en zal Hij ons indachtig
maken wat Hij ons geschonken heeft:

‘Vrede schenk ik u. De vrede die in mij is, geef ik u. Niet zoals
de wereld geeft, geef ik hem u.’

Bastiaan Baan 10 juni 2025

HEMELVAART

Sinds de hemelvaart van Christus hebben mensen de
diepgewortelde neiging om in het religieuze leven omhoog te
kijken. Hier op aarde, in het ‘tranendal’, is het niet te vinden.
Ons religieuze heimwee is de hemel.

De leerlingen keken op naar de hemel, toen Hij zich aan hun
ogen onttrok. Maar de engelen die terzijde stonden wezen in
een andere richting, terug naar de aarde: ‘Waarom staat gij
daar en ziet op naar de hemel? Deze Jezus, die van u
opgenomen is ten hemel, zal komen, zoals gij hem ten hemel
hebt zien varen.” (Handelingen 1: 11)

Waar moeten we kijken om hem te vinden? Waar is Christus
gebleven sinds Hij de aarde verliet? Met de hemelvaart is Hij
uit het zicht verdwenen - met de belofte van zijn komst, zijn
wederkomst. En wat is de wederkomst anders dan zijn hemel
op aarde?



Het is alsof eeuwen van opzien tot de hemel ons verleerd
hebben om hem op aarde te zoeken. Kijk naar je naaste, ook
al is hij een vreemdeling voor je, ook al is hij je tegenstander;
zelfs al is hij je vijand. Want net als in jezelf is er in het diepst
van zijn wezen een koning verborgen, die er op wacht om
verlost te worden. Hij heet: Christus in mij. Christus in u.
Christus in ons.

In de woorden van de dichteres:

We wachten hem, die van zijn troon
stralende af zal dalen.

Zijn hemelen vol engelenzang.

We wachten nu al eeuwenlang

of het zich zal herhalen.

We hebben van de wereld weg
naar hemelse landouwen

de hunkerende blik gericht

om in het allerhoogste Licht
zijn naderen te aanschouwen.

Maar Hij ligt diep in onze aard

als edelsteen te blinken.

Kom - roept Hij - kom. Ik ben het waard.
De diepte in ter hemelvaart,

zo diep als je kunt zinken!

(Lita Vuerhard)

Bastiaan Baan 1 juni 2025



Beschouwing bij de dienst voor een gestorvene

Wanneer een mens stervende is, valt gewoonlijk in de laatste
weken of dagen van het leven het masker van de alledaagse
persoonlijkheid af. Alsof niet alleen het fysieke hulsel, maar
ook het hulsel van de ziel openbreekt. Een stervende laat
zichzelf veelal in al zijn kwetsbaarheid zien, zoals hij zich
tijdens het leven zelden toonde.

Als je zo kwetsbaar, opengebroken over de drempel gaat is
het niet verwonderlijk, dat je aan de andere zijde van de
drempel hulpeloos als een pasgeboren kind bent. Vandaar dat
in de oudheid de sterfdag ‘dies natalis’, dat betekent:
geboortedag, werd genoemd.

Een meisje van 15 jaar oud schreef een dag voor haar geheel
onverwachte overlijden een gedicht met de woorden:

Twee geweven handen
ontvouwen zich als twee vleugels.
Een onverklaarbaar licht.
Vreugdekreten, ongehoord.
Ongeboren wezen,

afgezonderd mens zijn,

hulpeloos geplant.

Dat is de wereld van een pasgestorvene: een ongekende,
onbekende wereld, waarin je hulpeloos geplant bent. Daarin
heb je, net als een pasgeborene, een omhulling nodig. God zij
dank komt die hulp in de vorm van engelen-handen, die de
gestorvene aan de andere zijde ontvangen. Maar de
gestorvene is in de maanden en jaren na zijn drempel-



overgang nog met al zijn vezels verbonden met ons, de
levenden.

De engelen alleen kunnen hem niet de omhulling geven die
hij nodig heeft. Wij mensen kunnen dat evenmin. Maar wij
samen, de engelen en de levende lotgenoten, kunnen hem
helpen, thuis te komen in zijn geboorteland. Dat is de zin en
de betekenis van de mensenwijdingsdienst voor een
gestorvene, zoals men vroeger in alle tijden en culturen
gebeden heeft voor de gestorvenen.

Daarom verzamelen wij ons aan het altaar om met ons gebed,
met ons offer onze dierbare gestorvenen te begeleiden, om
vleugels te krijgen in de wereld van de geest.

Bastiaan Baan 17 mei 2025

‘De Vrede zij met u.’ (Johannes 20: 27)

Hoe vaker je deze woorden hoort, des te meer kun je je
erover verwonderen dat ze geen onomstotelijke waarheid,
maar een mogelijkheid uitdrukken. Waarom heeft Christus
nooit gezegd: ‘De Vrede is met u’ - zelfs niet tegen de
ongelovige Thomas, die hem mocht aanraken?

En waarom klinkt aan het altaar nooit: ‘De Vrede is met u’ -
terwijl Hij die toch aan ons geeft?

Betekent dit, dat wij deze mogelijkheid tot werkelijkheid
moeten maken?

Wat doen wij met de zachte aanraking van Vrede, die we aan
het altaar ontvangen? Wat bewerkstelligt deze aanraking?

Vrede is een stemming, die verder wil reiken dan een gevoel
van rust en harmonie. Hij wil zich mee-delen aan onze stem,



onze gebaren, zelfs aan onze voeten. Zijn onze voeten - om
met de apostel Paulus te spreken - 'geschoeid met de
bereidwilligheid, het evangelie van de Vrede uit te dragen’?
(*)

Met onze voeten bewandelen we onze levensweg.
Halfbewust en onbewust laten we op deze weg onze sporen
achter. Pas als we wandelen met Christus en Hij met ons,
beginnen onze voeten het evangelie van Zijn Vrede uit te
dragen. Zijn Vrede is niet alleen voor mij bestemd. Niet alleen
voor mijn lot, maar ook voor mijn lotgenoten.

Deze Vrede wil in ons, door ons, de wereld ingaan om te
redden wat er te redden valt. Want Vrede in de wereld: daar
is geen denken aan. Maar het stille, smalle pad van de Vrede
bewandelen - dat schept in een verscheurde wereld een
onuitwisbaar spoor.

(*) Brief aan de Efezieérs, 6:15.Pasen

Bastiaan Baan 27 april 2025

PASEN

Nooit meer sterven — dat is misschien wel het ergste wat een
mens zou kunnen overkomen. Als dat ooit zou gebeuren, dan
zou een mensenleven zich nooit meer kunnen vernieuwen.
Wanneer een leven vervuld is komt de dood als een bevrijder.
Wanneer je zwak en gebrekkig bent, wanneer de last van
jaren en zorgen ondraaglijk wordt, is de dood de grootste
weldoener, die een andere vorm van leven schenkt.

Eindelijk is de stervende verlost uit het lijden, bevrijd uit de
gevangenis van het lichaam. Soms tekent zich deze bevrijding
zelfs zichtbaar af. Na de doodsstrijd laat de gestorvene zijn
sporen achter op het gelaat: een uitdrukking van rust en



verhevenheid, die je nergens anders vindt dan in de dood.
Eindelijk bevrijd van de last van het leven.

Toen Christus stierf gebeurde er iets anders — onvergelijkbaar
met het sterven van ieder mens. Lang voor de kruisdood
heeft Hij zijn weg al aangekondigd met de voorspelling: ‘De
Mensenzoon zal drie dagen en drie nachten in het hart van de
aarde zijn/

Het hart van de aarde heeft een angel: dat is de dood. Zijn
heer en meester: dat is de vorst der duisternis.

Christus voert de zwaarste strijd niet op aarde, maar in het
hart van de aarde - om de dood van binnen uit te
overwinnen, om het hart van de aarde te genezen.

Sinds zijn dood kan ieder mens die hem zoekt, anders sterven:
niet langer gevangen in het hart van de aarde, maar geborgen
in het hart van Christus, waar voor ieder die hem gezocht
heeft een woonplaats is.

Christus is niet als een stoffelijk overschot ter aarde besteld.
Hij heeft zichzelf in de aarde gelegd om zijn schepping te
vernieuwen

als een zaad

dat de hele wereld

bloeien laat.

Bastiaan Baan 21 april 2025



Judas en Maria Magdalena

In het midden van de Stille Week speelt geld de hoofdrol -
zowel bij de zalving die Maria Magdalena voltrekt als bij de
daad van Judas. In beide gevallen is het geld werktuig van de
tegenstander, die de macht van Jezus wil breken.

Wanneer de vrouw het hoofd van Jezus met olie zalft, zijn de
leerlingen verontwaardigd over de verspilling van zoveel geld.
Ze zijn blind voor de betekenis van zijn stervenswijding. Het
enige wat telt is geld.

Wanneer Judas zijn meester verraadt, bieden de overpriesters
het schamele bedrag van dertig zilverlingen voor zijn
gevangenneming. Zo werden in die tijd slaven
verhandeld.Maar gewoonlijk werd, als iemand een slaaf
verkocht, de prijs door de slavenhandelaar genoemd. Daarna
werd als bij een koehandel geboden en gevraagd, totdat de
koop werd gesloten. Nu zijn de rollen omgedraaid: een mens
(‘Zie, DE mens’) wordt verkocht door wat er door de koper
geboden wordt. Er wordt zelfs niet verhandeld. Jezus is in de
ogen van de overpriesters minder dan een slaaf.

Bij al deze mensonterende handelingen kun je wanhopig
worden over de macht van het geld en de kortzichtigheid van
de mensen. Maar Jezus kijkt verder dan hun kortzichtigheid.
Zelfs als het boze onverhuld optreedt, als de Satan Judas in
bezit neemt, zelfs als het boze zegeviert - dan nog is het niet
meer dan een werktuig van de macht die overwint.

Zo ging het toen de beslissing gevallen was over het lot van
Jezus. Er was geen ontkomen meer aan. Maar op de weg die
hem wacht is Jezus oneindig veel meer dan alleen maar
slachtoffer.

De kerkvader Augustinus heeft geprobeerd, zich te



verplaatsen in de gemoedstoestand van Jezus vanaf dit
ogenblik. Hij heeft hem de woorden in de mond gelegd: ‘Ik lijd
niet vanwege mijn zonden, maar als ik sterf voltrek ik de wil
van mijn Vader. Daarbij DOE ik meer dan dat ik LIJD.

Wat vanuit menselijk standpunt het diepste lijden is, is vanuit
goddelijk standpunt de hoogste vorm van daadkracht.
Golgotha is tegelijkertijd de diepste tragedie en de grootste
daad. In de woorden van de aartsengel Michael, die in de
herfsttijd in het epistel aan het altaar klinken: ‘De DAAD, die
schiep het leven uit de dood op Golgotha.’

Bastiaan Baan 16 april 2025

DE INTOCHT IN JERUZALEM

In de maanden die in het leven van Christus voorafgaan aan
Golgotha klinkt in alle

toonaarden wat zich daar zal voltrekken. Christus zelf voorziet
zijn toekomst. Tot drie keer

toe verkondigt Hij de weg, die Hij zal gaan: ‘Zie, wij gaan op
naar Jeruzalem. En alles wat in

de boeken van de profeten staat zal aan de Mensenzoon
volbracht worden!

Maar ook de gestorvenen weten het. Bij de verheerlijking op
de berg verschijnen Mozes en

Elia. Lukas schrijft: ‘Zij spraken met hem over de voleinding
van zijn weg in Jeruzalem’,

letterlijk: over de ex-hodos, de uitgang van zijn weg. Waarom
wordt steeds de plaats

Jeruzalem genoemd?



Jerusalajim, dat betekent: stad van de vrede. Als er één stad
in de wereld is die verscheurd

wordt door strijd, dan is het wel Jeruzalem. Tot op de dag van
vandaag is het een twistappel

van volkeren en godsdiensten. Talloze keren is de stad
verwoest en weer opgebouwd.

Onder meters dikke lagen van zand en stenen liggen de resten
van verwoeste en vergane culturen. En zo zal het
vermoedelijk in de toekomst verder gaan.

Met vooruitziende blik heeft Christus deze stad uitgekozen als
de plaats van zijn intocht en

van zijn uittocht, zijn exodus. Zachtmoedig, gezeten op een
ezelin, betreedt Hij de stad van

de vrede, die tot een stad van strijd is geworden. Alsof Hij met
deze intocht wil zeggen:

Ik schep opgang in de ondergang,

lk schep leven in de dood,

Ik schep vrede in het geweld.

Ik ga met je mee op de lange weg van het oude naar het
Nieuwe Jeruzalem, de stad van de vrede.

Bastiaan Baan 13 april 2025

‘En Hij veranderde voor hun ogen van gedaante, zijn
aangezicht straalde als de zon en zijn gewaden werden wit
glanzend als het licht.

(Mattheilis 17: 2)

ledere ontmoeting met een mens laat een indruk van zijn of
haar uiterlijke verschijning achter, meestal zo duidelijk, dat in
onze herinnering dit uiterlijke beeld gegrift is. Zelfs als een

mens gestorven is blijft dit beeld ons bij: we stellen hem nog



steeds zo voor, terwijl hij in werkelijkheid deze bestaansvorm
allang achter zich heeft gelaten. Dat doen we met alle
gestorvenen - zelfs al hebben ze een eeuw geleden hun
sterfelijk hulsel afgelegd. In werkelijkheid leven de
gestorvenen in een heel andere wereld, in een heel andere
gedaante. Ik denk dat we vreemd zouden opkijken wanneer
het ons vergund zou worden, hen in hun ware gedaante te
zien. Zouden we hen nog wel herkennen?

Ditzelfde hebben we eeuwen lang gedaan met de mens Jezus
Christus. We stellen hem ons voor zoals Hij op aarde leefde,
zoals Hij geleden heeft en aan het kruis gestorven is.
Ontelbare keren is Hij zo afgebeeld, als een sterfelijk mens
van vlees en bloed. En daarna?

Daarna houdt gewoonlijk ons voorstellingsvermogen op. Op
de afbeeldingen van de opgestane Christus verschijnen
meestal hulpeloze pogingen om het onvoorstelbare toch in
aardse vormen en kleuren uit te drukken.

Dat hoeft niet, want één keer in zijn leven heeft Hij zich in zijn
ware, onsterfelijke gedaante getoond, bij de verheerlijking op
de berg: ‘Hij veranderde voor hun ogen van gedaante, zijn
aangezicht straalde als de zon en zijn gewaden werden wit
glanzend als het licht.” Dat is de onsterfelijke Christus, die in
de sterfelijke mens Jezus voor een ogenblik tot verschijning
komt. Boven de oneindige verlatenheid van de lijdensweg
staat de oneindige troost van de Verlosser.

Wat eens in Christus tot verschijning is gekomen is voor ons
mensen verre, veelbelovende toekomstmuziek. In de
woorden van de apostel Paulus:

‘Wij zullen allen verwandeld worden in een ondeelbaar



ogenblik, bij de klank van de laatste bazuin, wanneer de
doden worden opgewekt.” (1 Korinthiérs 15: 52)

Misschien moeten we leren, zo naar ieder mens te kijken.
Want achter het masker van onze aardse verschijning is een
andere mens verborgen. Een enkele keer zien we een glimpje
van deze nieuwe mens in de glans van de ogen, in een
stralend aangezicht of in een gebaar van liefde. Op zulke
momenten herkennen we plotseling: Dit ben jij in
werkelijkheid.

In diepste wezen wil ieder mens niets anders dan gekend
worden, onthuld worden, tot verschijning komen - bevrijd uit
de betovering van ons vergankelijke bestaan.

Bastiaan Baan 16 maart 2025

'Gij zijt verlost van uw zwakte' (Lukas 13: 12)

Bij het lezen van de talloze genezingen in het evangelie komt
bij ons vroeg of laat de vraag op: waarom toen wel en nu
niet?

Net als toen, in de tijd waarin Jezus op aarde leefde, wemelt
het in onze tijd van zieken, krom en zwak, mismaakt, verlamd,
bezeten - en niemand is in staat om hen als bij toverslag te
genezen. Jezus daarentegen hoefde de zieke alleen maar te
zien om in één oogopslag de diagnose te stellen, de therapie
te geven en genezing van lichaam, ziel en geest te
bewerkstelligen. Daarom kon men van hem zeggen: ‘Hij heeft
onze zwakheden op zich genomen en onze ziekten heeft Hij
gedragen.” (MattheUls 8:17) Maar nu: geneest Hij nog wel? Of
laat Hij ons alleen met onze ziekten?

Of zijn wij zo verhard en verziekt, dat Hij ons niet meer kan
bereiken?



Of is het juist de bedoeling, dat wij onze ziekten en
zwakheden zelf dragen?

Wanneer je je afvraagt, hoe Christus in de wereld waarin wij
nu leven met onze ziekten en zwakheden omgaat, geeft de
mensenwijdingsdienst nog een heel ander antwoord op deze
vragen. "Zondekrankheid” noemt de altaardienst de ziekte
waar wij allemaal aan lijden. Dat is een ziekte die in het
lichamelijke van de mensheid zijn sporen heeft achtergelaten.
Het lijkt er in ons Credo op, dat de zondekrankheid met de
geboorte van Jezus al door de geest geheeld is. Alleen: dat is
geen genezing bij toverslag, ook geen genezing van vandaag
op morgen, maar hoop voor een verre toekomst. 'Zij mogen
hopen op de overwinning van de zondekrankheid...’, zo luidt
de belofte van het Credo.

We kunnen nog zo ziek zijn wanneer we voor het altaar staan:
de genezende artsenij kan ons zo doordringen, dat we in
wezen, in de kern, kern-gezond worden - zelfs als we doodziek
zijn. Daarom heette het maal van brood en wijn vanaf het
vroegste christendom: pharmakon athanasias, dat betekent:
geneesmiddel van de onsterfelijkheid.

Wanneer we dan, gesterkt door de genezende artsenij, uit het
leven overgaan in het sterven, zal Hij ook tot ons zeggen: ‘Gij

zijt verlost van uw zwakte.'
Bastiaan Baan 23 februari 2025

Hoe ziet God de mens?



Veel mensen - misschien zelfs wij allen - hebben een
diepgewortelde neiging, andere mensen te beoordelen naar
hun uiterlijke verschijning. Wanneer we door een stad lopen
kijken we voortduren ofwel met sympathie of met antipathie
naar de mensen en vellen onze oordelen. We hebben ze nog
niet eens werkelijk gezien, niet gesproken, niet ontmoet - en
ons oordeel is al klaar, afgelezen aan hun kleding, hun
uiterlijke verzorging, de gezichtsuitdrukking; al die vluchtige
indrukken die nauwelijks iets wezenlijks vertellen.

Stel je voor hoe God naar deze mensen kijkt. Wat ziet Hij?
Het spreekwoord zegt: 'Voor God zijn alle mensen gelijk.” Dat
is voor ons nauwelijks voorstelbaar. Zijn liefde beperkt zich
niet tot een kleine schare van uitverkorenen. leder schepsel
draagt een kostbare schat - ook al is die ver weg verstopt of
misschien zelfs begraven. Desondanks kan ieder mens iets van
deze verborgen schat opdiepen en aan het licht brengen.
Voor God maakt het niet uit of het een geschenk uit rijke
talenten of uit diepe armoede is. Zelfs wanneer ik denk: Ik
heb niets - dan nog kan ik het tegenwoordige ogenblik aan
hem offeren.

Dat proberen we aan het altaar: geheel en al aanwezig te zijn,
van moment tot moment. En hoewel dat nooit helemaal lukt:
God ziet onze pogingen. Want ieder enkel ogenblik kan voor
hem tot een koninklijk geschenk worden, geofferd uit ons
reine denken, ons liefhebbende hart, onze willende overgave.
Daarom zijn voor God alle mensen gelijk, omdat in ieder van
ons een verborgen koning met een verborgen schat sluimert.



Kerstmis

Vrede op aarde is tegenwoordig ver te zoeken.

We hoeven ons geen illusies te maken dat volgend jaar alles
beter zal worden - in tegendeel. In alle toonaarden worden
we opgeroepen om ons te wapenen, letterlijk en figuurlijk. Is
dat nog de strijd om het bestaan of is dat het begin van de
strijd van allen tegen allen? Niemand die het weet.

En toch kun je tot op de dag van vandaag miniaturen van
vrede vinden. Misschien zijn ze wel het duidelijkst herkenbaar
aan het begin en het eind van een mensenleven, bij een
pasgeborene en bij een pasgestorvene.

Daartussen speelt het leven zich af met vallen en opstaan,
met crisis en groei.

Kijk naar een pasgeboren kind, dat in een diepe, vredige slaap
verzonken is, of naar een pas ontslapen gestorvene, die
verzonken is in de terugblik op het leven.

Maar er is een wereld van verschil tussen de vrede van een
pasgeborene en een pas-gestorvene. Die van een pasgeboren
kind zou je kunnen vergelijken met de onvertroebelde,
zuivere bron van een rivier. De vrede van een gestorvene zou
je kunnen vergelijken met een rivier, die na een lange reis
uitmondt in de zee. Een rivier, die eindelijk zijn bestemming
heeft gevonden.

Toen het kind Jezus geboren werd was er voor ogenblikken
hemelse vrede op aarde. Een vrede die niet van deze wereld
is. Een hemel op aarde, bezongen door engelen, die zich
daarna terugtrokken in hun onzichtbare rijk. Daarna volgde



een leven van strijd, van de vlucht naar Egypte tot aan de
agonie in Gethsemane en op Golgotha.

Maar toen Christus gestorven was ging Hij een weg die door
geen mens, geen levend wezen, door geen goddelijk wezen
ooit bewandeld was: door de dood tot in het hart van de
aarde, door de onderwereld naar een ongekende vrede, die
alles overwint.

Het waren letterlijk zijn eerste woorden in de kring van
leerlingen na zijn opstanding: Vrede zij met u.

En het is deze vrede, die Hij aan onze geschonden,
verscheurde wereld geven wil. Het is deze vrede die ook bij
ons kan zijn, omdat Hij hem ons geeft

Bastiaan Baan 25 december 2024

Voorspel voor de toekomst

Wie de mensenwijdingsdienst nader leert kennen ontdekt
vroeg of laat tegenstrijdigheden, die niet zonder meer met
elkaar te verenigen zijn. Misschien komt dat omdat onze
menselijke wereld zich niet zonder meer laat verenigen met
de goddelijke wereld.

Tussen deze twee werelden ligt een afgrond, die overbrugd
moet worden.

Hoe kun je nu als 'onwaardig schepsel’, zoals het in het offer
klinkt, de mensenwijdingsdienst waardig volbrengen? In de
wereld van de logica sluiten die twee elkaar uit: je bent
waardig of onwaardig, maar niet alle twee tegelijkertijd.

Nog veel raadselachtiger is de tegenstrijdigheid die in de
Adventstijd aan het licht komt. De mensenwijdingsdienst
spreekt in deze tijd over hoopvolle verwachting. Verwachting



is het sleutelwoord in de weken voor Kerstmis: tot vier keer
klinkt dit woord in het epistel en invoegsel van de dienst.
En tegelijkertijd klinkt aan het altaar het apocalyptische
evangelie van de ‘bange verwachting van hetgeen de
mensheid zal overkomen.” (Lukas 21: 28) Angst,
uitzichtloosheid, benauwenis, radeloze vertwijfeling: in alle
toonaarden laat Christus hier horen dat wij, de gehele
mensheid, door het oog van de naald moeten gaan.
Mensheid-inwijding wordt deze weg ook wel genoemd.
Alle wegen naar de toekomst gaan door het oog van de naald,
over de drempel.

Heel in het klein, als voorspel voor deze toekomst, gaan we in
de mensenwijdingsdienst steeds opnieuw over de drempel,
om daarna weer terug te keren in het hier en nu. En daar,
voorbij de drempel, voorbij alle bange verwachting voor wat
ons zal overkomen, wacht ons een wereld waarin al onze
hoopvolle verwachting zijn bestemming vindt.

Bastiaan Baan 1 december 2024

Hij zal in hun midden wonen en zij zullen zijn volk zijn.
(Openbaring 21: 3)

Vanaf een hoge berg ziet de wereld er heel anders uit dan in
het dal of op de vlakte. Wanneer je het geluk hebt om een
hoge berg te beklimmen betreedt je een andere wereld, die
zich letterlijk en figuurlijk verheft boven de alledaagse
werkelijkheid. Al onze zintuigen hebben deel aan deze
verandering: de lucht wordt ijl en zuiver, de hemel wordt
diepblauw en helder; soms is de stilte overweldigend. De



rotsen onder onze voeten geven een gevoel van rust en
zekerheid. Tegelijk is het, alsof we worden opgeheven boven
alles wat aards en zwaar is. Je kunt de mensen die de hoogste
bergen beklimmen benijden om hun buitengewone
ervaringen en je afvragen waarom zulke ervaringen alleen
enkelingen ten deel vallen. Maar je kunt ook langs een andere
weg tot het inzicht komen dat ieder mens, waar op aarde hij
zich ook bevindt, zijn eigen berg kan bestijgen.

Het altaar is een berg. ‘Alta are’: het Latijnse woord betekent:
verhoogde offerplaats. In de oudheid waren bergen de
woonplaatsen van de goden. De berg was het altaar waarop
geofferd werd. Wie aan het altaar offert betreedt een andere
wereld, ver verheven boven het alledaagse. Onder onze
voeten ligt de wereld van de dagelijkse noden en zorgen. Die
wereld is niet verdwenen. Maar wanneer we 0og in oog staan
met het vergezicht van de offerdienst zien de alledaagse
beslommeringen er heel anders uit. We staan er niet meer
middenin, maar erboven.

In de donkerste tijd van het jaar, kort voor Advent, wordt de
hoogste bergtop zichtbaar, wanneer aan het altaar het beeld
van onze bestemming verschijnt: het Nieuwe Jeruzalem.
Wanneer je dit beeld innerlijk voor ogen houdt terwijl je
afdaalt van de berg - terug naar het dal van de noden en de
zorgen, kun je een zekerheid vinden die je niet meer
ontnomen kan worden.

Wat er ook gebeurt, wat je ook overkomen zal: Hij zal in ons
midden wonen. Hij zal er zijn. Altijd zal Hij er zijn.

Bastiaan Baan 17 november 2024



‘Ik sta aan de deur en Ik klop..."'
(Apocalyps 3:20)

In de mensenwijdingsdienst beoefenen we een vorm van
luisteren die tegenwoordig vaak ver te zoeken is. Die
intensiteit van luisteren is niet alleen nodig wanneer de
woorden klinken, maar ook als er een stilte valt bij een
woordeloze handeling, zoals de stille bewieroking en de drie
kruistekens, die over de substanties van brood en wijn
worden gemaakt. Een ongehoorde stilte zou je dat kunnen
noemen. Op zulke momenten wordt de altaardienst een oase
van stilte in een oorverdovende wereld.

Vroeg of laat in deze godsdienstoefening begin je door de
woorden van de mensenwijdingsdienst heen te luisteren. Het
zijn nog steeds dezelfde woorden - maar het is niet alleen de
stem van de priester, die de handeling houdt. Die is niet meer
en niet minder dan de bode van een andere stem uit een
andere wereld.

Wie deze kunst leert beoefenen begint wat iemand eens
noemde ‘een luisterend leven’ te leiden. Want op deze wijze
kun je ook in het dagelijks leven leren luisteren - niet alleen
naar de vragen en mededelingen die van alle kanten op ons af
komen, maar ook naar de woordeloze taal van het lot en naar
de stem van een mens, die achter het masker van de persoon
verborgen is. Want achter de deur van onze gesloten
persoonlijkheid staat Hij, die klopt, die wacht met oneindig
geduld, tot wij de deur voor hem openen.



Luister naar de stem van de Heer van het lot, want Hij wil
binnenkomen en het maal met ons houden.

Bastiaan Baan 3 november 2024

Apocalyps

Niet voor niets wordt sinds eeuwen het Nieuwe Testament
ook wel de blijde boodschap genoemd. Talloze mensen
hebben daaruit oneindig veel troost geput.

Dat kun je niet zeggen van het laatste boek van de Bijbel. In
de Apocalyps worden we geconfronteerd met het boze, zo
overweldigend, dat we bij het lezen ervan soms de moed
dreigen te verliezen. Het is alsof alle troost van het evangelie
wordt overspoeld door dood, destructie en demonie. Dat
geldt niet alleen voor al het boze dat in de wereld om zich
heengrijpt; het geldt net zo voor ieder van ons:

‘Gij hebt de naam dat gij leeft, maar gij zijt een dode.’
(Apocalyps 3: 1, de brief aan de gemeente te Sardes) Hoe
komt het dat we in onze tijd ( - want daarover spreekt deze
brief) voor het aangezicht van God doden zijn, midden in ons
leven?

Stel je eens voor hoe wij er uit zien voor de goddelijke wereld
als we een dag lang met niets anders bezig zijn dan met eten
en drinken, geld, techniek en de talloze afleidingen van het
ENE, wat God nodig heeft. Als we dan ’s avonds in slaap vallen
verschijnen we niet alleen met lege handen, maar dan
gebeurt op den duur wat het offer in de
mensenwijdingsdienst noemt: we begraven ons eeuwig
terwille van ons tijdelijk leven.



En toch geeft dit schokkende woord van de Apocalyps een
sprankje hoop wanneer het wordt vervolgd met de oproep:
‘Wordt wakker en versterk het overige dat anders dreigt te
sterven.

Niet alles van ons moet sterven - ook al worden we dag in dag
uit in beslag genomen door een wereld die ons tot willoze
slaven van techniek, geld en macht wil maken.

Een enkel gebed van een rechtvaardige kan in stilte wonderen
bewerkstelligen.

Een enkele daad van onzelfzuchtigheid versterkt het overige,
dat anders dreigt te sterven.

Een enkele dienst aan het altaar is een baken van licht in een
verduisterde wereld - niet alleen voor ons mensen, maar ook
voor de goddelijke wereld, die zoekt naar sporen van leven in
ons sterfelijke, stervende aardebestaan.

Bastiaan Baan 27 oktober 2024

Maak u geen zorgen voor de dag van morgen... (Matthedls 6:
34)

Dat lijkt een onmogelijke opgave in een wereld vol zorgelijke
ontwikkelingen. In tijden van harmonie en vrede is het niet
moeilijk om zorgeloos te leven - maar nu? Vrede en harmonie
hebben plaats gemaakt voor conflicten en chaos, waar je ook
maar kijkt.

En toch is het appel van Christus: Maak u geen zorgen voor de
dag van morgen... een opgave van alle tijden, in voorspoed en
tegenspoed, in lot en noodlot.

Hoe doe je dat?



Een middel om vertrouwen te krijgen in de toekomst is de
mensenwijdingsdienst. Hoe meer je deel wordt van dit
gemeenschappelijke gebed, hoe meer je mee kunt dragen en
gedragen worden. Want met wie bidden we deze voorbede?
Het offer geeft een antwoord op deze vraag. Met iedere stap
van het offer groeit ons gebed: niet alleen de zichtbare
gemeenschap, maar ook die van alle ware christenen en van
alle gestorvenen maken er deel van uit. Daarna blijkt dat er
nog iemand is die met ons offert en bidt. Dat is Christus, die
iedere dienst opnieuw zijn offer brengt. Zo wordt het immers
genoemd: Het Christus-offer, zoals het moge leven in ons,
door ons.

Wat maakt dat ons gebed vleugels krijgt? Dat komt omdat Hij
met ons bidt, zoals Hij zich met ons offert.

In dit besef groeit ons vertrouwen. Hij gaat immers met ons
mee, in voorspoed en tegenspoed, in lot en noodlot.

Wie eenmaal het licht van Christus in de
mensenwijdingsdienst heeft leren kennen, begint dit licht ook
te herkennen in het licht van onze dag.

Daarom vertrouwen wij - ook op de dag van morgen!

Bastiaan Baan 22 september 2024

Lukas 17: 11 - 19

En het gebeurde op de tocht naar Jeruzalem, toen Hij door
het grensgebied tussen Samaria en Galilea trok en een dorp
binnenging, dat tien melaatse mannen hem tegemoet
kwamen. Zij bleven in de verte staan en verhieven hun stem
en riepen: Jezus, meester, ontferm U over ons!



Hij zag hen en zei tot hen: Gaat en toont u aan de priesters.
En het geschiedde, terwijl zij op weg waren, dat zij gereinigd
werden.

Een van hen keerde, toen hij zijn genezing bemerkte, terug,
met machtige stem Gods openbaring verkondigend. En hij viel
voor de voeten van Jezus op zijn aangezicht neer en dankte
hem. En deze was een Samaritaan. Jezus nam het woord en
zei: Zijn niet alle tien gereinigd? Waar zijn de negen anderen?
Zijn zij niet teruggekeerd om Gods openbaring te prijzen?
Waarom alleen deze vreemdeling? En Hij zei tot hem: Sta op
en ga heen; de kracht van uw geloof heeft u gezond gemaakt.

Genezing

Het evangelie van de tien melaatsen die gereinigd worden is
méér dan een wonderbaarlijke genezing. Wat zich daar
afspeelt tussen de zieken en de Heler stelt ons de vraag: wat
is genezing in werkelijkheid?

In onze alledaagse, op resultaat gerichte wereld is genezing
een kwestie van diagnose, medicijnen en medische ingrepen.
Je bent ziek en de dokter moet je beter maken. We worden
meestal behandeld alsof de kwaal een hindernis is, die zo snel
mogelijk uit de weg geruimd moet worden. Er is alleen een
onderdeel van het lichaam, dat iets mankeert. En als dat
hersteld is gaan we verder met ons leven alsof er niets is
gebeurd. In dit proces zijn wij, de patiénten, lijdend voorwerp.
We ondergaan passief de weg van ziek zijn naar beter
worden.



Christus doet het anders. Om de zieke te genezen heeft Hij
geen lijJdend voorwerp, maar een meewerkend onderwerp
nodig: iemand, die de wil heeft om gezond te worden;
iemand, die uit de grond van zijn hart kan danken. En wie dat
niet doet, is nog niet werkelijk genezen. Hij is alleen
gereinigd. Alleen tot de enkeling die terugkeert om te danken,
kan Hij het verlossende woord spreken: De kracht van uw
geloof heeft u gezond gemaakt.

Wanneer Christus aan het altaar zijn genezende artsenij
schenkt, levert Hij zich weerloos aan ons uit, wachtend op
een weerwoord. Hijzelf IS de genezende artsenij, die zichzelf
aan ons geeft. Hij is de God van de weerloosheid.

En pas als ook wij onszelf aan hem geven, onvoorwaardelijk,
kan Hij ons volledig helen - net zoals die enkeling, met het
verlossende woord: De kracht van uw geloof heeft u gezond
gemaakt.

Bastiaan Baan 15 september 2024

‘Hij ging met hem weg van de menigte, zodat Hij met hem
alleen was.’
(Markus 7:33, de genezing van een doofstomme)

Het is een bekend verschijnsel dat wij, zodra we omringd zijn
met mensen en bedrijvigheid, de neiging hebben om aan
onszelf voorbij te gaan. In het ergste geval vergeten we wat
we kwamen doen of wilden zeggen.

Ononderbroken praat de rumoerige wereld op ons in, wil
onze aandacht trekken en doet ons uiteindelijk vergeten



waarvoor we eigenlijk op aarde gekomen zijn. Dat verschijnsel
is zo oud als de wereld, alleen: in onze tijd is die wereld zo
rumoerig, dat alles en iedereen daardoor overstemd dreigt te
worden.

Vroeger was het leven nog min of meer geordend volgens het
principe: Bid en werk, ora et labora. Nu is er niets meer wat
ons de plicht oplegt om ons op gezette tijden van de wereld af
te wenden en in onze binnenkamer te gaan. Maar er is wel
iets anders voor in de plaats gekomen: iets wat in vroeger
tijden nog niet zo nadrukkelijk aanwezig was. Dat is de
eenzaamheid.

Zelfs als we midden in een menigte zijn, omringd door
verstrooiing en vertier, kunnen we een diepe eenzaamheid
ervaren, die ons terugwerpt op onszelf. Alleen hebben we
vaak de neiging, de eenzaamheid te ontvluchten en te
overstemmen. We storten ons in het gewoel, in de roes van
het leven. En daarna komt gewoonlijk de kater: het besef, dat
we nog eenzamer zijn dan daarvoor.

We kunnen ook voor de andere weg kiezen: wanneer het ons
lukt om in de eenzaamheid te blijven, kan daaruit een gesprek
ontstaan, een gesprek met onszelf. Dan wordt de een-
zaamheid tot twee-zaamheid. Dat is wat Dag Hammarskjold
bedoelde, toen hij in zijn dagboek schreef: ‘Eenzaam. Maar
eenzaamheid kan ook een communie zijn.” (*) Meer nog dan
een gesprek met onszelf, kan eenzaamheid een communie
worden. Want Christus wil met ons alleen zijn, weg van de
menigte, om onze oren te openen voor Zijn stem.

(*) Dag Hammarskjold, Merkstenen

Bastiaan Baan 1 september 2024



Met het hart

En het geschiedde, toen Hij Jericho naderde, dat een blinde
aan de weg zat te bedelen. Toen deze het volk hoorde
voorbijgaan, vroeg hij wat dat was. En zij riepen hem toe:
Jezus de Nazireeér gaat voorbij. Toen begon hij te roepen:
Jezus, zoon Davids, ontferm U over mij! Zij die voorop liepen
bevalen hem te zwijgen. Maar hij riep des te luider: Zoon
Davids, ontferm U over mij! En Jezus stond stil en beval de
man bij hem te brengen. Toen hij bij hem gekomen was vroeg
Hij hem: Wat wilt gij dat ik u doen zal? Hij zei: Heer, dat mijn
ogen kunnen zien. En Jezus sprak tot hem: Word ziende! De
kracht van uw geloof heeft u genezen. En op hetzelfde
ogenblik kon hij zien en volgde Jezus, Gods openbaring
prijzend. En het gehele volk zag het en loofde God.

Lukas 18: 35—-43

Stel je eens voor dat we geen ogen zouden hebben om te
zien: dan zou de wereld om ons heen er totaal anders uitzien.
Nee - zelfs dat kun je niet zeggen, want de wereld zou er
helemaal niet uitzien zonder onze ogen. We hebben een heel
andere taal nodig om de ervaringswereld van een blinde te
beschrijven. Een wereld van geluiden, van aanrakingen, van
geur en smaak - maar dat alles onzichtbaar.

De schrijver Antoine de Saint - Exupéry liet zijn kleine prins in
het gelijknamige boek de ongehoorde uitspraak doen: 'Alleen
met het hart kun je goed zien.” Een radicale uitdrukking: alsof
onze ogen niet deugen en alsof alleen de ogen van het hart
de werkelijkheid kunnen zien. In dat geval heeft alleen de



blinde recht van spreken en doen wij er goed aan, onze ogen
voorgoed te sluiten. Alles wat we zien is immers
zinsbegoocheling, maya. Dat zou een goed excuus kunnen zijn
om voortaan alle ellende van de wereld vaarwel te zeggen en
ons terug te trekken in ons eigen kleine wereldje.

Dat hoeft niet, want alles wat onze ogen zien heeft zijn
relatieve waarde. Het oog registreert alleen wat zich in de
zichtbare wereld aan ons voordoet. Eigenlijk vraagt alles wat
onze ogen zien, om behartigd te worden. Pas in de
overwegingen van het hart vermenselijken en verwerkelijken
wij de zichtbare wereld. ‘Alleen met het hart kun je goed zien.

De blinde bedelaar aan de weg heeft het goed gezien: ‘Jezus,
zoon Davids, ontferm U over mij.” Hij houdt niet op, hem te
smeken en hem blind vertrouwen te schenken, net zo lang tot
Jezus hem genezen heeft. En pas dan vallen de schellen van
de ogen van alle anderen: ‘En het gehele volk ZAG het en
loofde God.'

Bastiaan Baan 25 augustus 2024

‘Mijn zoon was dood en is weer levend geworden; hij was
verloren en is teruggevonden.’ (Lukas 15: 24)

De eeuw die achter ons ligt heeft de naam gekregen: de eeuw
van het kind. Dat had zijn goede reden: meer dan ooit
tevoren in de geschiedenis stond het kind in het middelpunt
van de belangstelling.

Met evenveel recht zou je onze 21e eeuw de eeuw van de
jeugd kunnen noemen. In onze huidige maatschappij is jeugd
en jeugdigheid een ideaal geworden. Niet alleen voor
jongeren is dit ideaal van toepassing; ook volwassenen en



zelfs ouderen moeten er aan geloven, zo lang mogelijk jeugdig
en vitaal te blijven. Het ideaalbeeld van de eeuwige jeugd is
nog maar betrekkelijk nieuw. Vroeger werd er anders naar de
menselijke levensloop gekeken. Een bekend gezegde luidde:
‘In de jeugd een idealist, als volwassene een realist, als
grijsaard een mysticus.” Wanneer we oud worden hebben we
van nature de neiging om meer naar binnen te keren en terug
te kijken op ons leven. ‘Omzien in verwondering’ noemde een
bekende schrijfster dat.

Alleen: wanneer we dat op latere leeftijd doen, ziet het leven
er niet meer zo uit als vroeger. Wie eerlijk is tegenover
zichzelf, ziet hoe langer hoe meer de tekortkomingen. Het
laatste deel van de levensweg, dat we in toenemende
eenzaamheid doorbrengen, is doordrongen van het besef: ik
heb mij van mijn goddelijke oorsprong en bestemming
afgezonderd. Ik kom met lege handen thuis, arm en berooid
als de verloren zoon. Aan het einde van ons leven zijn we
allemaal verloren zonen en dochters.

Maar juist dan, als we alles verloren hebben, komt de Vader
ons tegemoet en schenkt ons het enige wat ons na een leven
van afzondering nog ontbreekt: vergeving.

Bastiaan Baan 11 augustus 2024

‘In uw midden staat Hij, die gij niet kent.’

(Johannes 1: 26)

Wanneer je aan het einde van een dag terugkijkt en je
afvraagt: Waar was ik vandaag? kom je meestal op vele
plaatsen, bij vele bezigheden, op vele wegen - maar
nauwelijks bij jezelf. We worden van de ene opgave naar de



andere geroepen, of we laten ons eenvoudig leiden van de
ene indruk naar de andere. Maar waar was ik zelf?

Er is maar één plaats waar ik helemaal bij mijzelf ben; dat is in
mijn eigen midden. Een plaats waar ik niet meer en niet
minder dan mijzelf ben, waar je een gevoel van armoede en
rijkdom tegelijkertijd kunt hebben. Enerzijds voel je je
bevoorrecht, omdat je een koning in eigen rijk bent. Ik kan
zelf beslissen, waarvoor of voor wie ik de deur open.
Anderzijds voel je je arm, omdat je machteloos tegenover
jezelf staat en merkt: ik weet nauwelijks wie ik eigenlijk ben.
Ik ken mijzelf niet.

In deze lege ruimte ben ik alleen met mijzelf. Deze ruimte
werd van oudsher genoemd: het verborgen Allerheiligste -
niet alleen in de tempel, maar ook verborgen in de mens.

‘In uw midden staat Hij, die gij niet kent.

Met deze woorden duidt Johannes niet alleen op Christus, die
op hem wacht om zich te laten dopen.

Hij duidt ook op ons midden, waar Christus staat en wacht,
totdat Hij mag binnentreden in ons verborgen Allerheiligste.

Bastiaan Baan 14 juli 2024

‘Zie, ik zend mijn engel voor uw aangezicht uit.’ (Markus 1: 2)
leder mens heeft een engel. Die hebben we in ons chaotische
leven hard nodig, anders zouden we in zeven sloten tegelijk
lopen. Zelfs wanneer we ons innerlijk kompas dreigen te
verliezen, waakt de engel nog over ons en doet wat hij kan
om ons op het rechte spoor te houden. ‘Kinderen en
dronkaards hebben een speciale engel’, zegt een
spreekwoord.



Hoe vaak is het ons niet overkomen dat we ternauwernood
zijn ontsnapt aan een ongeluk? lets of iemand heeft ons
behoed voor het ergste.

En hoe vaak komt het niet voor, dat een mens deze rol op zich
neemt en ons te hulp komt? De ene mens kan voor de ander
een ‘engel’ worden, wanneer hij hem onzelfzuchtig ten
dienste staat.

Ook Christus, zelfs Christus had een begeleider op aarde
nodig, die zijn weg bereidde: ‘Zie, ik zend mijn engel voor uw
aangezicht uit. Deze taak, de taak van Johannes de Doper, is
voor ieder mens weggelegd - niet alleen voor de grootste van
alle mensen op aarde. leder van ons, waar we ook gaan of
staan, is geroepen om voor onze naasten klaar te staan als
een engel. Sinds Christus op aarde leefde, sinds iemand hem
de vraag stelde: ‘Wie is mijn naaste?’, weten we wie dat is:
voor ieder mens die we op onze weg tegenkomen kunnen we
de naaste worden.

Houd je ogen en je oren open, want met iedere ontmoeting
klinkt een vraag: Je hebt niet alleen een engel. Kun je voor je
naaste ook een engel zijn?

Bastiaan Baan 30 juni 2024

Zijn en schijn

‘Wie mijn woord hoort en Hem gelooft, die mij gezonden
heeft, heeft eeuwig leven en komt niet in de crisis, maar hij is
uit de dood overgegaan tot het leven.'

‘Het uur komt en is er nu, dat de doden de stem van Gods
Zoon zullen horen, en wie haar horen zullen leven'’

Johannes 5: 24 - 25



Zijn en schijn, waarheid en leugen, zijn twee werelden die we
hoe langer hoe minder van elkaar kunnen onderscheiden. We
kunnen niet meer vanzelfsprekend vertrouwen op de
zichtbare wereld die ons wordt getoond. Met geraffineerde
techniek wordt ons een schijnwereld voorgetoverd, die niet of
nauwelijks van echt te onderscheiden is.

Net zo gaat het met de woorden, waarmee mensen ons willen
overtuigen. Bedoelt iemand werkelijk wat hij zegt? Of is de
leugen verpakt in mooie woorden? Meer dan ooit leven we in
een wereld waarin de zichtbare en hoorbare werkelijkheid
verminkt wordt.

Maar één verschijning laat zich niet als een wolf in
schaapskleren vermommen. Dat is de morele muziek, de
toon, die de muziek van de taal maakt. Niet wat, maar hoe
wordt er gesproken? Wanneer we onze aandacht richten -
niet op de betekenis van de woorden, maar op de toon
waarop ze gesproken worden, kunnen we iets van de
verborgen wereld achter de woorden horen. De woorden zijn
niet meer dan hulsels. Het is de intentie, die ze tot waarheid
of leugen maakt.

Christus spreekt tot ons in het evangelie. Hoe spreekt Hij?
Zijn woorden komen pas tot hun recht als ze gesproken
worden van mond tot oor. Het geschreven woord wordt pas
werkelijkheid als we ons bewust worden dat het de stem van
Christus is, die tot ons spreekt. Dat is het geheim van de
verkondiging van het evangelie aan het altaar. Hoor ik Hem
spreken door de woorden heen?



Wanneer ons hart zich vervult met Zijn reine leven, klinkt in
onze woorden Zijn stem, die levenden en doden tot leven wil
wekken.

Bastiaan Baan — 23 juni 2024

Johannes 17: 6 - 11

Ik heb Uw naam en wezen tot verschijning gebracht voor de
mensen, die Gij mij uit de wereld hebt gegeven. Zij waren van
U en Gij hebt hen mij gegeven en zij hebben Uw woord in zich
bewaard. Nu hebben zij ervaren dat alles, wat Gij mij hebt
gegeven, uit U is. Want de levende woorden, die Gij mij
gegeven hebt, heb ik hun gegeven. Zij hebben die ontvangen
en in waarheid doorschouwd dat ik van U kom en vertrouwd
dat Gij mij hebt gezonden.

Ik bid voor hen, niet voor de wereld bid ik U, maar voor hen
die Gij mij hebt gegeven, omdat zij van U zijn. Al het mijne is
het Uwe en het Uwe is het mijne en ik ben in hen
geopenbaard.

Nu ben ik niet meer in de wereld, maar zij zijn in de wereld en
ik ga tot U. Heilige Vader, bewaar hen in Uw naam, die Gij mij
hebt gegeven, opdat zij €¢én mogen zijn zoals wij.

Zo eenvoudig lijkt de boodschap van het Hogepriesterlijk
gebed: ‘Zij hebben Uw woord in zich bewaard. Bewaar hen in
Uw naam.

Hoe doe je dat: zijn woord bewaren in een wereld van chaos
en geweld? Hoe schep je orde in die chaos? Voor ons mensen



lijkt dat onbegonnen werk. Het is zelfs moeilijk om je voor te
stellen dat de engelen alle knopen zullen ontwarren.
Weliswaar hebben zij engelen-geduld, maar het ontwarren
van de chaos die mensen bewerkstelligen moet een ‘heidens'
karwei zijn. Je kunt je zelfs voorstellen, dat de engelen
moedeloos worden en zich vroeg of laat van de mensen
afwenden met de boodschap: ‘Wij kunnen jullie niet helpen
als je jezelf en elkaar niet helpt. In onze tijd bestaat het
gevaar, dat de engelen hun interesse in de mensen verliezen.

In het Hogepriesterlijk gebed bidt Christus voor allen die hem
willen volgen. In deze ene zin is de opgave voor alle ware
christenen, waar en wanneer ook ter wereld, uitgedrukt: ‘Zij
hebben Uw woord in zich bewaard.” Nogmaals: Hoe doe je
dat? Dat betekent toch niet, dat we alle woorden uit de Bijbel
moeten leren en onthouden?

God wacht en werkt in stilte met méér dan engelen-geduld.
Hij werkt met goddelijk geduld om zijn woord in ons tot
verschijning te laten komen. Niet langer roept Hij ons tot de
orde door geboden en verboden, maar zijn woord klinkt in de
stille stem van ons geweten en in de krachtige stem van ons
lot. En zelfs wanneer dat ons noodlot wordt, zelfs dan is
daarin het geschenk van de Heer van het lot verborgen.

Wie de stem van het geweten volgt, wie ja zegt tegen de stem
van het lot, die heeft zijn woord in zich bewaard en zal
bewaard worden in zijn naam.

Bastiaan Baan — 16 mei 2024

De Geest der waarheid



Hoe langer je de mensenwijdingsdienst meemaakt, des te
meer kun je je erover verwonderen, dat het wonder van de
verwandeling zich iedere keer voltrekt. Niet: nu eens wel en
dan weer niet, maar telkens opnieuw. Weliswaar is onze
aandacht wisselend en wankelmoedig, maar desondanks kom
je altijd weer gesterkt terug van het altaar. Hoe komt dat?
Enerzijds zijn het de woorden van het sacrament, die kracht
geven. lemand zei eens, toen zij gevraagd werd waarom ze
iedere keer terugkwam naar de dienst: ‘Waar ter wereld maak
je dat nu mee, dat je een uur lang niets dan waarheid hoort?’
Dat komt omdat aan het altaar geen mensenwoorden, maar
engelenwoorden klinken.

Meer nog dan deze woorden worden we gevoed en gelaafd
door het maal van brood en wijn, dat door de aanwezigheid
van de Opgestane is doordrongen. ‘Christus in u’: deze belofte
wordt letterlijk en lijfelijk vervuld in de communie. Met de
vredegroet raakt Hij ons aan - net zoals Hij dat deed na zijn
Opstanding, toen Hij tot zijn leerlingen sprak: ‘Vrede zij met u.
Ontvangt Heilige Geest. (*) Met deze woorden begon een
nieuw tijdperk: het tijdperk van de Geest der waarheid. Deze
Geest was niet enkel en alleen bestemd voor de eerste
volgelingen van Christus. Hij is voor allen bestemd, die Hem
willen volgen.

Net zoals het wonder van de verwandeling zich voltrekt, alle
dagen opnieuw, wil ook de Geest der waarheid ons steeds
opnieuw aanraken, iedere keer dat aan het altaar de woorden
klinken: ‘De vrede zij met u.

(*) Johannes 20: 21 - 22

Bastiaan Baan — 19 mei 2024



‘lk ben de weg, de waarheid en het leven’ (Joh 14: 6)
‘Poging om in de waarheid te leven’ - zo noemde de
Tsjechische dissident Vaclav Havel zijn innerlijke kompas in
een maatschappij, waarin de leugen regeert. Hij noemde het
niet ‘leven in de waarheid’, alsof het al verwerkelijkt wordyt,
maar met een bescheiden uitdrukking een poging. Dat woord
laat horen, dat het geen kant en klaar recept is, dat vanzelf
resultaat geeft. Als je al van een resultaat kunt spreken, dan
wellicht alleen van de macht van de machtelozen. Vaclav
Havel moest deze poging meerdere keren met gevangenschap
bekopen, omdat de machthebbers van zijn land de waarheid
niet konden verdragen.

Omgekeerd, hoef je geen enkele moeite te doen om in de
leugen te leven. Dat gaat vanzelf in een maatschappij waarin
het recht van de sterkste regeert en waarin je moeiteloos
mee kunt drijven met de massa.

Wie een poging doet om in de waarheid te leven, moet een
eenzame weg bewandelen. We kunnen het Vaclav Havel niet
nadoen. Ik moet mijn eigen weg gaan, die niemand mij kan
voorschrijven. Maar wanneer ik in alle bescheidenheid dag in,
dag uit probeer om de waarheid te verwerkelijken, wandel ik
op de weg van Hem, die zegt:

‘Ik ben de weg, de waarheid en het leven. Ik wandel met je
mee in je poging om in de waarheid te leven/

Bastiaan Baan — 5 mei 2024

Pasen Il

De natuur is de leermeesteres van de kunst.
‘Natura Artis magistra,” luidt het oude gezegde.
Wat voor kunst leert ons de natuur?



Vanouds kende men de kunst van het leven en van het
sterven: ars vivendi en ars moriendi.

Maar bovenal leert ons de natuur de kunst van het leven IN
het sterven.

Wat voor ons mensen vaak een gevecht op leven en dood is,
is voor de natuur vanzelfsprekend. Onophoudelijk leert ze
ons: geen leven is mogelijk zonder dood. Of, in de woorden
van een bekende schrijver: ‘De dood is de kunstgreep van de
natuur, om veel leven te hebben.(*)

Kijk met wat een schijnbaar gemak in deze tijd van het jaar
een boom zijn bloesems voortbrengt en hoe vanzelfsprekend,
moeiteloos hij zijn bloemenpracht met de wind laat vallen,
zodat alle kleur en geur in een paar dagen tijd tot een
onooglijke rest vergaan is. Zou het ons mensen ooit lukken
om met zo’n gemak alles wat in ons leven heeft gebloeid te
laten vallen en vergaan - in het besef, dat alleen wat sterft,
vrucht kan voortbrengen? Als er één plaats is waar het
geheim van dood en leven uit de dood tot verschijning komt,
dan is het wel in de natuur.

Dat is wat het altaar-gebed van de Paastijd ons wil zeggen: de
aarde zelf is lichtend geworden. Geest-lichtende zonnekracht
doorstroomt de aarde.

Door Zijn dood en opstanding is in het stervende
aardebestaan de kiem gelegd van een nieuwe aarde. En wij
beginnen deel te hebben aan Zijn opstanding als we bij de
meesteres van de kunst, de natuur, in de leer gaan. Zij leert
ons hoe in iedere boom, iedere struik en plant nieuw leven uit
de dood geboren wordt.

Zo leert Christus ons hoe uit Zijn dood, als wij eens in Christus
zullen sterven, opstanding geboren wordt.



(*) ‘Der Tod ist der Kustrif der Natur, viel Leben zu haben!
Johann Wolfgang von Goethe

Bastiaan Baan — 14 april 2024

Pasen |

Een van de meest onthullende en confronterende
ontdekkingen van de vorige eeuw is die van het onbewuste
en de donkere krachten die daarin sluimeren. Het lijkt wel of
deze ontdekking bewerkstelligd heeft, dat de krachten van de
duisternis meer dan ooit ontketend zijn. Hoe dan ook: wat dit
betreft zijn wij niet alleen tijdgenoten, maar ook lotgenoten.
We zijn geen mensen uit één stuk. leder mens van deze tijd is
een vat vol tegenstrijdigheden. Met een deel van ons
bewustzijn laten we ons licht schijnen op de innerlijke en
uiterlijke wereld; een ander deel blijft verborgen in het
onbewuste en leidt een eigen leven in het duister. In
toenemende mate worden we geconfronteerd met deze
ongemakkelijke waarheid: in ieder mens sluimeren krachten,
die vernietigend kunnen werken. Daarvoor hoeft iemand
geen misdadiger te zijn. De heilige weet beter dan ieder
ander mens, dat ook hij tot alles in staat is - en wij doen er
verstandig aan, omdat we nog lang geen heiligen zijn, om op
onze hoede te zijn voor wat we niet weten en niet willen
weten over onszelf.

Maar in de diepten van de ziel verbergt zich niet alleen een
demon, die de kans afwacht om zijn vernietigende werk te
doen. Onder deze afgrond verborgen leeft in ieder mens -
zelfs in de misdadiger - een diep verlangen naar verlossing. In



het graf van de ziel is iets begraven, wat er op wacht om door
ons opgewekt te worden. En pas als het graf van de ziel tot
altaar van de ziel wordt, als we met hart en ziel Christus
zoeken, zal Hij zich laten vinden en uit de diepten opstaan.

Bastiaan Baan — 31 maart 2024

Sinds zijn dood en opstanding

Wanneer wij het verhaal van het laatste avondmaal horen,
weten we van tevoren al hoe het zal aflopen en wat er op zal
volgen: de lijdensweg, zijn dood en opstanding. Zo was het
natuurlijk niet voor zijn leerlingen toen Hij het maal met hen
hield. Hij sprak voor hen in raadselen. Hij liet hen in het
ongewisse over de toekomst. ledere gebeurtenis die er op
volgde was een nieuw raadsel: Gethsemane, de slaap die hen
overmande, de gevangenname, de vlucht. Geen van hen was
in staat om hem tot het einde toe bij te staan. Natuurlijk niet:
ook geen van ons zou in zulke omstandigheden staande
kunnen blijven. Hoe kon een mens in die tijd ooit voorzien dat
het laatste avondmaal niet alleen gevolgd zou worden door
het eerste ochtendmaal van de opgestane en dat Hij zichzelf
voortaan dag in, dag uit zou geven in brood en wijn, aan ieder
mens die honger en dorst heeft naar zijn tegenwoordigheid?

Aan het einde van zijn leven op aarde duidt Christus met een
ongebruikelijk woord aan, dat dit einde het begin is van een
geheel nieuw leven. Van alle leerlingen was alleen Johannes
als getuige aanwezig toen dit laatste woord aan het kruis
klonk: Het is volbracht. Hij is de enige evangelist die dit



kruiswoord heeft opgeschreven. Wat is er ongewoon aan deze
woorden?

Christus gebruikt hier een uitdrukking die zijn oorsprong heeft
in de oude mysterién: Tetélestai. Dat betekent zoveel als: het
doel is bereikt. (‘Teleté' is het oude woord voor inwijding. De
plaats waar de inwijding werd voltrokken, heette in Eleusis
‘telesterion.’) De uitdrukking ‘tetélestai’ is geen slotakkoord,
maar de aanduiding van een geheel nieuw leven.

Voortaan stond de ingewijde aan de andere zijde van de
drempel en was thuis bij de Goden. Van gene zijde kon hij het
leven op aarde ordenen volgens het hermetische principe: Zo
boven, zo onder. De heilige ordening van de hemel moest
weerspiegeld worden in het leven op aarde.

Waar was Christus, nadat Hij zijn laatste woorden gesproken
had? Ook Hij ging over de drempel - niet om naar de Goden,
maar om naar demonen en gestorvenen te gaan. Hij was in de
drie dagen na zijn dood niet in de hemel, niet op aarde, maar
‘in het hart van de aarde.” (*) Daar bracht Hij licht in het
uitzichtloze bestaan van de dood en de onderwereld. Daar
werd de kiem van een nieuwe hemel en een nieuwe aarde
geplant.

Sinds zijn dood en opstanding kan iedere doodservaring de
kiem worden van nieuw leven. Want wie in Christus sterft,
wandelt met Christus door de dood in het dood-loze leven.

(*) Matthels 12: 40

Bastiaan Baan — 28 maart 2024



Johannes 8 - de overspelige vrouw

Eeuwenlang heeft de traditionele kerk gepoogd, het verhaal
van de overspelige vrouw in het Johannes-evangelie uit de
Bijbel te verbannen. In sommige Bijbels ontbreekt het tot op
de dag van vandaag. Waarom?

Zonder een spoor van oordeel vergeeft Christus wat een mens
heeft misdaan. Hij veroordeelt niet. Is dat niet een vrijbrief
voor echtbreuk?

Degenen die dit hoofdstuk uit de Bijbel wilden verbannen zou
je kunnen vergelijken met de schriftgeleerden en Farizeeén,
die zich geen schuld zonder boete konden voorstellen.

Nog steeds is deze diepgewortelde neiging in ieder van ons
aanwezig. We bestraffen de fouten van anderen weliswaar
niet meer met stenen, maar wel met vernietigende oordelen,
die in onze media een eigen leven leiden en de daders tot
slachtoffers maken. We denken en spreken kwaad over
mensen, die in onze ogen fout zijn. We bespotten de mensen,
die in onze ogen dom zijn. Maar tot op de dag van vandaag
geldt het gezegde: Wie van u zonder zonde is, werpe als
eerste een steen....

Echtbreuk: daar maakt ieder mens zich schuldig aan. lemand
heeft daar een naam aan gegeven. ‘Kosmische echtbreuk’ - zo
noemt de filosoof Saint Martin onze collectieve afzondering
van de goddelijke wereld. We zijn los van God - en als gevolg
daarvan los van alles en iedereen om ons heen. Niet God
heeft ons in de steek gelaten, maar wij, ieder van ons, wij
hebben ons van Hem afgewend. Door onze kosmische
echtbreuk hebben wij de geest verloren.



Pas door het besef van verlies van de geest groeit ons
verlangen naar wekking van de geest.

En pas door Hem, die als een lam de zonden der wereld
draagt, wordt de kloof overbrugd, die ons van God scheidkt.

Bastiaan Baan — 17 maart 2024

In deze dagen van het jaar

Zoals er in de geschiedenis tijdperken van bloei zijn die je met
het voorjaar kunt vergelijken, zo kennen we ook herfsttijden
van de mensheid, waarin alles wat gebloeid heeft afsterft. De
schrijver Adriaan Roland Holst vertolkt in zijn gedicht ‘De
ploeger’ dit levensgevoel van een naderend einde met de
woorden:

‘... dat ik geboren ben in 't najaar van een wereld en daarin
sterven moet.

De dood zit ons allemaal op de hielen - meer nog: hij is onze
onafscheidelijke metgezel geworden. Je zou kunnen
wanhopen om een wereld waarin zoveel ten dode is
opgeschreven, verworden en vervallen. Maar je moet er ook
niet aan denken dat alles bij het oude zou moeten blijven. Stel
je voor, dat niets en niemand meer zou sterven: dat is
misschien wel het ergste wat ons zou kunnen overkomen.
Wat ten dode is opgeschreven moet sterven, om plaats te
maken voor nieuw leven.

In deze dagen van het jaar is het altaar zwart geworden. Deze
kleur - of liever gezegd: deze afwezigheid van alle kleur - is
méér dan de bode van onherroepelijke dood. Wie het durft
om de dood onder ogen te zien, wie het waagt om door het
oog van de naald te gaan, leert een vorm van leven kennen
die uit de dood geboren is. Dan kijk je verder dan het najaar



van een wereld, waarin alles vroeg of laat moet sterven. Dan
kun je samen met de dichter zeggen:

‘Ik zal de halmen niet meer zien

Noch binden ooit de volle schoven,

Maar doe mij in de oogst geloven

Waarvoor ik dien.'

Bastiaan Baan — 3 maart 2024

Verzoeking

De meest raadselachtige bede van het Onze Vader is
ongetwijfeld de zin: ‘Leid ons niet in verzoeking.

Worden we niet dag in dag uit, een leven lang, in verzoeking
gebracht? Nog maar nauwelijks vinden we een ogenblik van
vrede, of onze rust wordt verstoord door de vorst van deze
wereld, die ons laat struikelen en vallen. Zo bestaat ons hele
leven uit vallen en weer opstaan, tot het moment gekomen is
waar we voorgoed vallen, om niet meer op te staan.

Toen Christus in de woestijn werd verzocht leek het alsof Hij
uiteindelijk overwon, voor eens en voorgoed. Helaas: het was
niet voorgoed. In het Lukasevangelie eindigt de verzoeking in
de woestijn met de woorden: ‘Toen de duivel hem door alle
verzoekingen geleid had, week hij van hem, totdat zijn tijd
gekomen was.” (Lukas 4:13) Zelfs in het leven van Christus is
de tegenstander tot het bittere einde aanwezig, tot in de
dood en de onderwereld. En daarna?

Na zijn opstanding is Hij bij ons, alle dagen - ook in de
verzoeking. Stel je voor, dat wij voor de taak zouden staan om
op eigen kracht in de beproevingen van het leven staande te
blijven: wij zouden hopeloos verloren zijn. Tegen de demonen
van de hoogmoed en de vertwijfeling is geen mens bestand.
Maar Christus gaat met ons mee in hoop en in wanhoop, in
hoogmoed, moed en vertwijfeling. En als we hem uit de



grond van ons hart vragen: Leid ons niet in verzoeking, kan Hij
ons helpen, in alle beproevingen staande te blijven - wij met
zijn hulp, Hij met onze hulp.

Bastiaan Baan — 18 februari 2024

Komende gebeurtenissen werpen hun schaduwen vooruit....
Meer dan waar en wanneer dan ook is dit gezegde van
toepassing op de gebeurtenissen van het lijden en sterven
van Christus. Maanden voordat het uur is gekomen voorziet
Hij wat er zal gebeuren. Bij de derde en laatste aankondiging
van het lijden is Golgotha letterlijk en figuurlijk nabij: vlak
voor de intocht in Jeruzalem op Palmzondag. Alles is al in de
geest aanwezig, tot de kleinste details:

‘De Mensenzoon zal overgeleverd worden in de handen van
de heidenvolkeren. Hij zal bespot, mishandeld en bespuwd
worden. Zij zullen hem geselen en doden en op de derde dag
zal Hij opstaan.’” (Lukas 18: 32 - 33) Niet alleen de donkere
schaduwen van komende gebeurtenissen, maar ook het
overweldigende licht dat deze schaduwen werpt, is aanwezig:
‘Op de derde dag zal Hij opstaan’

Alleen: de leerlingen zijn afwezig. Ze zijn blind en doof voor
wat komen gaat. Ook dat maakt deel uit van de lijdensweg
van Christus: geen mens begrijpt wat hem te wachten staat;
geen mens zal hem in het eenzaamste uur van zijn verzoeking
bijstaan.

En nu - is na zijn opstanding alles eindelijk voorbij?

Ik denk het niet.

Want nog steeds werpen komende gebeurtenissen hun
schaduwen vooruit. Christus ziet wat er met de geringste van



zijn broeders en zusters gebeurt. Hij ziet onze afdwalingen,
onze verloocheningen, onze zwakheden. Onze verzoeking is
zijn verzoeking. Ons lijden is zijn lijden.

En wij - hoe kunnen wij hem helpen het lijden te dragen?
Als er toen geen mens was die hem in het uur van zijn
verzoeking bijstond, dan misschien nu wel?

Als er toen geen mens was die begreep wat Hij moest
doormaken, dan misschien nu?

Alles wat wij met de geringste van onze zusters en broeders
samen hebben gedacht, gevoeld en gedaan, helpt hem om
het ondraaglijke leed van de wereld te dragen en ordenen.

Bastiaan Baan 11 februari 2024

...werpe de eerste steen...

‘Bij het horen van deze woorden gingen zij heen, door hun
geweten geleid (*), de een na de ander, de oudsten het eerst.
Johannes 8: 9

4

Met een groot inlevingsvermogen beschrijft de evangelist
Johannes niet alleen wat zich afspeelt bij het oordeel over de
overspelige vrouw, maar vooral: wat zich afspeelt in het
innerlijk van de omstanders. Want het appel van Jezus: ‘Wie
van u zonder zonde is, werpe als eerste een steen op haar...’
roept in ieder van hen een pijnlijk proces van zelfkennis op.
De eersten die beseffen dat ze geen recht van spreken
hebben, dat zijn de oudsten. Natuurlijk: in de ouderdom
wordt je je in toenemende mate bewust van je
tekortkomingen, van alles wat je in het leven hebt nagelaten
te doen. Hoe ouder, des te zwaarder de last van het



verzuimde. In een van de oorspronkelijke handschriften van
het Johannes-evangelie staat hier de toevoeging: ‘...door hun
geweten geleid.” (*) Dit is de eerste en enige keer in de vier
evangelién dat het woord ‘geweten’ klinkt.

Het appeéel van Jezus: ‘Wie van u zonder zonde is...” is een
appel aan het geweten - niet alleen dat van de omstanders in
dit stille drama, maar aan het geweten van ieder van ons.
Telkens opnieuw, als we geneigd zijn om over anderen te
oordelen, klinkt zijn appéel opnieuw. Dat is de Christus-stem
van het geweten. Wie zich door deze stem laat leiden,
wandelt met Christus. Wij hoeven niet over anderen te
oordelen. We hebben het recht er niet toe. De enige die dit
recht heeft is Christus, Hij, die zonder zonde is. Hij kent ons
menselijk tekort, beter dan wij onszelf menen te kennen. Hij
vraagt geen volmaakte, schuldeloze mensen, want die
bestaan niet.

Hij zoekt mensen die de stem van hun geweten willen volgen,
wat ze ook gedaan of misdaan hebben. En telkens opnieuw,
als Hij onze daden en wandaden in de aarde heeft
geschreven, richt Hij zich op, ziet ons aan en zegt: ‘Ook ik
veroordeel u niet. Ga heen, zondig van nu af aan niet meer’
Dan kunnen we met vallen en opstaan onze weg vervolgen,
alsof we opnieuw een onbeschreven blad zijn.

Bastiaan Baan 4 februari 2024

Christus IN u
Christus kan langs vele wegen gezocht en gevonden worden.
Voor zijn eerste volgelingen was dat nog betrekkelijk



eenvoudig: ze hebben hem gezien, ze hebben zijn stem
gehoord, Hij raakte hen aan. Zo wordt het zelfs letterlijk
uitgedrukt door zijn leerling Johannes: ‘Wij hebben het
gehoord, wij hebben het met onze ogen gezien, wij hebben
het geschouwd en met onze handen getast: het woord dat in
zich draagt het leven...” (de eerste brief van Johannes 1:1)
Maar wonderlijk genoeg was het meest overtuigend, dat ze
hem geproefd hebben. Voor ons, ongelovige Thomassen,
klinkt dat het meest onwaarschijnlijk: dat Hij water in wijn
veranderde en dat zijn leerlingen, pas toen ze gedronken
hadden, in hem begonnen te geloven (Johannes 2: 11). Ons
logische verstand, dat ons voorschrijft wat we wel en niet
moeten geloven, komt ofwel in opstand, of het capituleert
voor dit onbegrijpelijke raadsel. Echter: we hoeven het niet
blindelings te geloven; we kunnen in onze wereld van twijfel
en ongeloof ook de proef op de som nemen.

Stel je voor, dat Christus zich aan het altaar opnieuw
belichaamt in brood en wijn; dat Hij ons aanraakt in tastbare
vrede - wat proef je dan? Stel je voor dat de belofte, die zeven
keer aan het altaar geklonken heeft, letterlijk en lijfelijk wordt
verwerkelijkt, wanneer je gegeten en gedronken hebt:
‘Christus IN u/

Zijn lichtwezen wil IN ons tot verschijning komen. En wie hem
heeft herkend in brood en wijn en vrede, begint in hem te
geloven.

Bastiaan Baan 21 januari 2024

Tot een zuil worden
‘Ga in door de enge poort, want wijd is de poort en breed de
weg, die tot het verderf leidt, en velen zijn er, die daar door



ingaan. Maar eng is de poort en smal de weg, die tot het
leven leidt, en weinigen zijn er, die hem vinden. (Matthels 7:
13 - 14)

De brede weg die naar het verderf leidt heeft tegenwoordig
vele namen. Al die namen hebben met elkaar gemeen, dat
iemand zich breed maakt ten koste van anderen. De bekende
middelen daartoe zijn: machtsmisbruik, intimidatie, geld en
geweld, leugen en laster. De lijst kan moeiteloos voortgezet
worden - zoveel manieren zijn er om macht uit te oefenen en
anderen te kleineren. Je zou er moedeloos van worden. En
dat is precies wat er op grote schaal gebeurt. Uit verbittering
en teleurstelling over onze verharde maatschappij trekken
talloze mensen zich terug. Uit zelfbehoud vluchten ze naar
hun eigen huis, hun eigen belang, hun eigen gelijk.

Vechten of vluchten - dat is gewoonlijk onze manier om in
moeilijke omstandigheden te overleven. Wie niet tot de
machthebbers behoort, trekt zich verongelijkt terug in zijn
cocon en zegt: Het zal mijn tijd wel duren...

Is er tussen de uitersten van machtsuitoefening en
verbittering, van vechten en vluchten, nog een derde weg te
vinden? Hoe kunnen we staande blijven in een wereld waarin
we door extremen heen en weer geslingerd worden? Hoe ziet
in zo’n wereld de smalle weg en de enge poort er uit, die
Christus ons wilde wijzen?

De engste poort die we kennen is het oog van de naald. Door
het oog van de naald kom je alleen met wie je bent, niet met
wat je hebt. De naald, dat was het smalste poortje in de

stadsmuur van Jeruzalem, waar een lastdier alleen doorheen



kwam als alle bagage was afgeladen. De smalle weg, dat is de
kunst om jezelf zo klein te maken dat er ruimte is voor de
ander en zo groot, dat er ruimte is voor jezelf, zonder bagage -
niet meer en niet minder. Maar hoe doe je dat: jezelf zijn en
tegelijkertijd ruimte scheppen voor de ander? Wanneer we
onszelf wegcijferen en alleen maar de interesses van de ander
dienen, raken we op den duur onszelf kwijt. En zo lang ons
ego koning is in zijn eigen rijk, dienen we alleen maar onze
eigen interesses. Het vraagt de hoogste vorm van
waakzaamheid en tegenwoordigheid van geest om
tegelijkertijd jezelf te laten zien zoals je bent en de ander te
nemen zoals hij is. Want iedere ontmoeting en ieder situatie
vraagt weer iets nieuws van ons. Het vraagt een heen en weer
pendelen tussen mijzelf en de ander; tussen mijzelf laten zien
zoals ik ben en de ander nemen zoals hij is. Want pas
wanneer ik in alle omstandigheden mijzelf blijf en
tegelijkertijd in ieder mens mijn zuster en mijn broeder zie,
wandel ik op de smalle weg, door de enge poort en vind
mijzelf in God en God in de ander.

Dat is de bestemming van ons kleine, kostbare, kwetsbare Ik:
om tot een zuil te worden. Niet een zuil ter wille van zichzelf.
Een zuil krijgt pas betekenis en zin, als hij samen met andere
zuilen het dak van de tempel draagt. Zo heeft Christus het ons
beloofd, toen Hij sprak over onze bestemming:

‘Wie overwint, hem zal ik tot een zuil maken in mijn tempel
en nimmer zal hij daaruit weg gaan.” ((Apocalyps 3:12)

Bastiaan Baan 7 januari 2024

Koningen



Echte koningen zijn in onze tijd ver te zoeken. Want wat zich
koning noemt of genoemd wordt is op zijn best een zwakke
afschaduwing en op zijn slechtst een karikatuur daarvan. Hoe
vaak wordt niet de betovering van een sprookjes-kroning en
een sprookjes-huwelijk door de ontnuchterende
werkelijkheid van menselijke zwakheid verbroken?

We moeten ver in het verleden zoeken om echte koningen te
vinden: hoge ingewijden, die met een zeker weten leiding
gaven aan een volk, en die dit weten konden omvormen tot
wetten, gebeiteld in steen. Hun wijsheid was ontleend aan de
sterren volgens de hermetische grondwet: zo boven, zo onder.
Het eeuwige schrift van de sterren, het dictaat van de
hemelse hiérarchieén, was de bron waaruit zij putten om het
leven op aarde te ordenen. Het symbool van deze
inspiratiebron was vanouds de gouden kroon: uit een wereld
die ver boven aardse gedachten uitstijgt, kwamen hun
ingevingen.

Het evangelie maakt aanschouwelijk, dat de koning in zijn
handel en wandel de ingevingen van de engelenwereld
volgde. Het is de engel-boodschap, die de drie koningen doet
besluiten om langs een andere weg terug te keren naar hun
land (MattheUs 2: 12). Hoe ver lijken onze wegen verwijderd
van hun koninklijke weg: met vallen en opstaan, langs
omwegen en dwaalwegen, moeten we op de tast ons doel in
het leven zoeken. In onze luidruchtige wereld zijn de
stemmen van engelen overstemd en verstomd - maar toch is
in ieder mens een vermogen verborgen, dat ons de weg kan
wijzen. In ieder van ons spreekt de stem van het geweten.
Zelfs al willen we niet weten wat ons geweten zegt - het laat
ons niet met rust totdat wij zijn stem horen. Dat is de



Christus-stem van ons geweten. En wie zich door deze stem
laat leiden ontdekt vroeg of laat koninklijke geschenken, die

diep in ons verborgen liggen en die er op wachten, aan het
licht te komen.

Bastiaan Baan 6 januari 2024



